



# الملائكة

جيمس هنري برستيد

# **فجر الضمير**



# فجر الضمير

تأليف  
جيمس هنري برستد

ترجمة  
سليم حسن



# فجر الضمير

The Dawn of Conscience

James Henry Breasted

جيمس هنري بريستد

رقم إيداع ٢٠١٤ / ١٦٢٤٣  
تمك: ٩٧٨ ٩٧٧ ٧٦٨ ٠٩٠ ٥

مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة

جميع الحقوق محفوظة للناشر مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة  
الشهرة برقم ٨٨٦٢ بتاريخ ٢٠١٢/٨/٢٦

إن مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة غير مسؤولة عن آراء المؤلف وأفكاره  
وإنما يعبر الكتاب عن آراء مؤلفه

٤٤ عمارات الفتح، حي السفارات، مدينة نصر ١٤٧١، القاهرة  
جمهورية مصر العربية

تلفون: +٢٠٢ ٢٢٧٠٦٣٥٢      فاكس: +٢٠٢ ٣٥٣٦٥٨٥٣

البريد الإلكتروني: Hindawi@Hindawi.org

الموقع الإلكتروني: <http://www.Hindawi.org>

---

تصميم الغلاف: سحر عبد الوهاب.

جميع الحقوق الخاصة بصورة وتصميم الغلاف محفوظة لمؤسسة هنداوي  
للتعليم والثقافة. جميع الحقوق الأخرى ذات الصلة بهذا العمل خاضعة للملكية  
العامة.

Cover Artwork and Design Copyright © 2014 Hindawi

Foundation for Education and Culture.

All other rights related to this work are in the public domain.

# المحتويات

|     |                                                                   |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
| ٩   | مقدمة العرب                                                       |
| ١٥  | تمهيد                                                             |
| ٢٣  | مقدمة                                                             |
| ٢٧  | إيضاح                                                             |
| ٢٩  | ١- الأساس والماضي الجديد                                          |
| ٤١  | ٢- آلهة الطبيعة والمجتمع الإنساني                                 |
| ٥١  | ٣- إله الشمس وفجر المبادئ الأخلاقية                               |
| ٦٣  | ٤- العقيدة الشمسية ومكافحة الموت                                  |
| ٨١  | ٥- متون الأهرام وصعود فرعون إلى السماء                            |
| ٩٥  | ٦- المذهب الشمسي والآخرة السماوية                                 |
| ١٠٥ | ٧- آلهة الطبيعة والمجتمع الإنساني: أوزير                          |
| ١١٥ | ٨- نور الشمس والخضرة                                              |
| ١٢٣ | ٩- السلوك، والمسؤولية، وظهور النظام الخلقي                        |
| ١٥٣ | ١٠- انهيار المذهب المادي وأقدم عهد للتخلص من الأوهام              |
| ١٧٩ | ١١- الأنبياء الاجتماعيون الأوائل وفجر المسيحية (التبشير)          |
| ٢٠١ | ١٢- أقدم جهاد في سبيل العدالة الاجتماعية وتعظيم المسؤولية الخلقية |
| ٢١٥ | ١٣- إقبال عامة الشعب على اعتناق مثل الآخرة الملكية وانتشار السحر  |
| ٢٣٩ | ١٤- الحساب في الآخرة والسحر                                       |
| ٢٦١ | ١٥- السيادة العالمية وأقدم عقيدة للتوحيد                          |
| ٢٩٥ | ١٦- سقوط «إخناتون»                                                |

فجر الصميم

٣٢٧

٣٧٧

٤٠٩

١٧ - مصادر إرثنا الخلاقي

الخاتمة

الصور والأشكال

يعترف بفضل الرجل الذي يتخذ العدالة نبراساً له، فينهج نهجها.

من أقوال الوزير الأكبر «باتح حتب» المنفي الأصل في  
القرن السابع والعشرين ق.م

إن فضيلة الرجل المستقيم أحب (عند الله) من ثور الرجل الظالم (أي من قربان  
الرجل الظالم).

من النصيحة الموجهة للأمير «مريكارع» من والده  
فرعون أهناسي الأصل عاش في القرن الثالث والعشرين ق.م

إن العدالة خالدة الذكرى، فهي تنزل مع من يقييمها إلى القبر ... ولكن اسمه لا  
يُمحى من الأرض، بل يُذكر على مر السنين بسبب العدل.

من قصة الفلاح الفصيح الأهناسي الذي عاش في  
القرن الثالث والعشرين ق.م

إن فضيلة الرجل هي أثره، ولكن الرجل السيء الذكر منسي.  
من شاهد قبر مصرى عاش حوالي القرن الثاني  
والعشرين ق.م

## فجر الضمير

قد يفرح أهل زمان الإنسان وقد يعمل ابن الإنسان على تخليد اسمه أبد الآبدين  
... إن العدالة ستعود إلى مكانتها والظلم ينفى من الأرض.

من أقوال «نفرروهو» وهونبي مصرى عاش  
حوالي عام ٢٠٠٠ ق.م

يا آمون أنت أيها الينبوع العذب الذي يروي الظماء في الصحراء، إنه لينبوع  
موصد لمن يتكلم ومفتوح لمن يتذرع بالصمت، فإنه حينما يأتي الصامت، تأمل!  
فإنه هنالك يجد الينبوع.

عن حكيم مصرى قديم عاش حوالي ١٠٠٠ ق.م

## مقدمة العرب

مثل الباحث في تاريخ الحضارة المصرية القديمة، كمثل السائح الذي يجتاز مفازة متaramية الأطراف، يتخللها بعض وديان ذات عيون تتفجر المياه من خلالها، وتلك الوديان تقع على مسافات في أرجاء تلك المفازة الشاسعة، ومن عيونها المتفجرة يطفئ ذلك السائح غلته ويتفايناً في ظلال واديه؛ فهو يقطع الميل تلو الميل عدة أيام، ولا يصادف في طريقه إلا الرمال القاحلة والصحراء المالحة، على أنه قد يعترضه الفينة بعد الفينة بعض الكلأ الذي تخلف عن جود السماء بمائتها في فترات متباعدة، وهكذا يسير هذا السائح ولا زاد معه ولا ماء إلا ما حمله من آخر عين غادرها، إلى أن يستقر به المطاف في وادٍ خصيب آخر، وهناك ينعم مرة أخرى بالماء والزاد. وهذه هي نفس حال المؤرخ الذي يمؤلف تاريخ الحضارة المصرية القديمة، فال المصادر الأصلية لديه ضئيلة سقيمة جداً لا تتصل حلقات حوادثها بعضها ببعض، فإذا أتيح له أن يعرف شيئاً عن ناحية من عصر معين من مجاهل ذلك التاريخ؛ فإن النواحي الأخرى لنفس ذلك العصر قد تستعصي عليه، وقد تكون أبوابها موصدة في وجهه؛ لأن أخبار تلك النواحي قد اختفت إلى الأبد، أو لأن أسرارها لا تزال دفينة تحت تربة مصر لم يُكشف عنها بعد.

فالمؤرخ في مثل هذا الموقف الحرج، لا يجد مندوحة من أن يصل إلى معرفة بـ

ذلك بما لديه من المعلومات عن الناحية المعروفة، ثم يمر من الكرام بالنواحي المجهولة له، وقد يستعين أحياناً بما لديه من قوة الخيال، وما فطر عليه من تجارب على ملء ذلك الفراغ المفتر الذي يعترضه في طريقه، وهو في ذلك لا يأمن شر العثار، وبخاصة إذا تغالى في إرخاء العنان لخياله الخصب. ثم نرى هذا المؤرخ بعد التقدم في سيره في تلك الفجوة المفترة، يستقر به المقام كرهاً أخرى في وادٍ آخر تتفجر عيونه بالمعلومات الممتعة، فيتحفنا

بها بقدر ما يوجد به ماء ذلك الوادي، وهكذا يتبع المؤرخ السير من وادٍ خصيب إلى وادٍ غير ذي زرع، حتى يصل إلى نهاية المطاف.

على أنه عندما يتصف مثل هذا المؤلف أحد المؤرخين المحدثين، أو الذين لم يجربوا الكتابة في التاريخ القديم وما فيه من فجوات كبيرة، لا يسعه إلا أن يكيل اللوم جزافاً للمؤرخ القديم ويصب عليه جام انتقاداته، ويرمييه بالقصير في بعض المواقع وفي التطويل في غيرها، وما شابه ذلك من الانتقادات التي يجب أن تُوجَّه بحق مؤرخ التاريخ الحديث الذي لا عذر له في التقصير عن إيفائها حقها.

والواقع أننا لا نبالغ إذا قررنا أن المؤرخ الذي يؤلف في التاريخ القديم، يشبه من كان على سفرٍ ليلاً في مركرة بخارية تشق به المسافات الشاسعة في ظلمة حالكة يتخللها بعض أقباس ضئيلة من النور هنا وهناك، إلى أن يصل المسافر إلى محطة مضاء بالأنوار الساطعة، فيستيقظ على ضوئه ويرى ما حوله من أناس ومبانٍ وسلح، وبعد أن يقضى لحظة بها يتبع سيره ثانية في ظلمة حالكة إلى أن يصل إلى محطة آخر، وهكذا حتى يلقي عصا طوافه، وهذه الظلمة هي مجاهل التاريخ القديم، وتلك المحاط هي المعلومات التي جاء بها الزمن، وأبقى عليها الدهر.

وخلصة القول: أن المؤرخ في التاريخ القديم، لا يستطيع أن يكتب كتاباً متصلة أفكاره ببعضها تمام الاتصال في تاريخ أية بلدة قديمة قد ضاعت معظم آثارها، أو كانت لا تزال دفينة تحت تربتها لم يُكشف عنها بعد. وتنحصر براعة المؤرخ الذي يتصدى لكتابية تاريخ دوله قديمة في سعة اطلاعه وقوته خياله، وقدرته على استنباط الحوادث العظيمة وربطها بما لديه من المعلومات الضئيلة الهزلية التي أبقت عليها يد الدهر، فهو بتلك المقدرة يمكنه أن يتغلب على الفجوات التي تعترض سيره.

ولست مبالغأً إذا قررت هنا أن خير كتاب أخرج للناس في هذا العصر من ذلك الطراز هو كتاب «فجر الضمير» الذي وضعه الأستاذ «برستد» في عام ١٩٢٤، وهو في الواقع مؤلف يدلل على أن مصر أصل حضارة العالم ومهدها الأول؛ بل في مصر شعر الإنسان لأول مرة بنداء الضمير، فنشأ الضمير الإنساني بمصر وترعرع، وبها تكونت الأخلاق النفسية. وقد أخذ الأستاذ «برستد» يعالج تطور هذا الموضوع منذ أقدم العهود الإنسانية، إلى أن انطفأ قبس الحضارة في مصر حوالي عام ٥٢٥ قبل الميلاد. فمصر في نظره حسب الوثائق التاريخية التي وصلتنا عن العالم القديم إلى الآن، هي مهد حضارة العالم؛ وعن هذه الحضارة أخذ العبرانيون، ونقل الأوروبيون عن العبرانيين حضارتهم، وبذلك يكون

الأستاذ «برستد» قد هدم بكتابه الخالد هذا، النظريات الراسخة في أذهان الكثيرين القائلة بأن الحضارة الأوروبية أخذت عن العبرانيين. على أن هذا الرأي لا يزال يعتقد بعض من لم يقرأ كتاب «برستد» إلى الآن، وكأن هذا الأثرى العظيم بكتابه هذا قد أظهر للعالم أجمع بأن المصدر الأصلي لكل حضارات الإنسانية، هي مصرنا العزيزة.

لذلك يخيل إلى أن «مصطفى كامل» حينما قال: «لو لم ولد مصرىً لوددت أن أكون مصرىً» كان يحس في أعماق قلبه وفي دمه ما سيظهره الأستاذ «برستد» للعالم عما كان مصر من السيادة المطلقة والقدم السابقة، في تكوين ثقافة العالم، وفي وضع أسس الأخلاق وانبثاق فجر الضمير الذي شعَّ على جميع العالم. ولا غرابة في إحساس «مصطفى كامل» بهذا الشعور، وبتلك العزة القومية والعظمة النفسية التي عزز صدقها «برستد» عام ١٩٣٤، وهو العام الذي ظهر فيه كتابه «فجر الضمير»؛ فإن البلاد العربية في المجد كالشجرة المباركة الطيبة، تؤتي أكلها كل حين، وتنبت بين آونة وأخرى أفنادًا تجري في دمائهم قوة العزة القومية والمجد التليدي؛ فيشعرنون بعظمة بلادهم، وما كان لها من تاريخ مجيد، فتنطلق ألسنتهم معبرة عن ذلك بالإلهام المحم.

والعظيم يقدر العظيم؛ فالأستاذ «برستد» قد شغف في بادئ حياته بدرس تاريخ الشرق القديم عامة، ولكن لما اشتد ساعده مال بكل نفسه وروحه لدرس تاريخ مصر وحضارتها، وأنفق في سبيل الوصول إلى معرفة مكانة مصر بين دول العالم القديم ما يربى على ألف ألف جنيه، جمعها من رجالات أمريكا الذين يشجعون العلم والبحوث القديمة. وقد انتهى به البحث بعد درس حضارات الأمم الشرقية القديمة كلها؛ إلى أن مصر أصل مدنيات العالم، ومنبت نشوء الضمير، والبيئة الأولى التي نمت فيها الأخلاق؛ فهو إذن رجل عظيم كشف عن ماضي أمة عظيمة.

ولعمري لقد قضى الأستاذ «برستد» بكتابه «فجر الضمير» على الخرافات والترهات التي كانت شائعة بين السواد الأعظم من علماء التاريخ القديم والحديث قضاء مبرماً، ففريق منهم ظن أن الصين والهند ثم بلاد اليونان كانت مهد الحضارة العالمية وعنها أخذ العالم الحديث، والواقع أن مصر – كما ذكرنا آنفًا – هي التي أخذ عنها العالم حضارته عن طريق فلسطين التي ليس لها فضل في ذلك سوى أنها كانت نقطة الاتصال بين الحضارة الأوروبية والحضارة المصرية.

على أن العبرانيين قد نقلوا الحضارة المصرية إلى أوروبا مشوهًة بعض الشيء، ثم صقلها الأوروبيون بطورهم حسب أمزجتهم وألبسوها ثوباً جديداً كل نسجه من خيوط

المدنية المصرية، فما نراه الآن من روائع المؤلفات اليونانية القديمة، وما نسج على منواله الكتاب الأوروبيون قديماً وحديثاً، يرجع في عصره إلى أصل مصرى قديم. كل ذلك قد شرحه الأستاذ «برست» شرحاً فياضاً مستفيضاً تدعمه الوثائق الأصلية القديمة مما لا يترك مجالاً لأى ناقد يفهم الحقائق على وجهها الصحيح ولا يتغصب إلى فريق دون فريق.

إن الذي يتصف كتاب الأستاذ «برست»، وبخاصة الفصل الأول منه، يلحظ لأول وهلة أنه يريد أن يلفت نظر العالم إلى أهمية ضرورة البحث والتنقيب عن تاريخ الشرق القديم ووضعه أمام أعين العالم وتتوينه بصورة واضحة، حتى يكون وسيلة لمعرفة أصل الحضارة الحديثة. وفي الحق قد أفلح الأستاذ «برست» فلاحاً منقطع النظير بقدر ما وصلت إليه معلوماته في تجديد الماضي القديم وجعله حياً أمامنا يتكلم ويناقش، وسيجد القارئ أن الأستاذ هو أول من قسم تاريخ الإنسانية عصرين بارزين؛ الأول عصر كفاح الإنسان مع المادة والقوى الطبيعية والتغلب عليها نهائياً، والعصر الثاني هو عصر الكفاح بينه وبين نفسه الباطنة، وذلك حينما أخذ ضميره ييزغ وأخلاقه تتكون، ويقدر «برست» زمن كفاحه المادي بنحو مليون سنة، أما عصر بزوغ ضميره فقد بدأ يحس به منذ أن عرف كيف يدون أفكاره بالكتاب، ويقدر عمره بنحو ٥٠٠٠ سنة تقريباً. ويعتقد الأستاذ «برست» أننا لا نزال في مستهل عصر تكوين أخلاقنا، وأننا ما زلنا على أبواب مملكتها الشاسعة المترامية الأطراف، التي لم نرد مجالها بعد، وأنه بينما وبين الوصول إلى نهاية حدود تلك المملكة أهواه ومصاعب شاقة ربما استغرق التغلب عليها مئات الآلاف من السنين، ويعني بذلك الوقت الذي يصل الإنسان فيه إلى التحلي بالمثل العليا من الأخلاق، ويقلع عن المادة وما يجلبه حب الاستحواذ عليها من المشاحنات والحروب والأحقاد التي يغلي مرجلها في كل نواحي العالم ولا يزال يشتد غليانه الآن.

ولعمري إذا سما الإنسان إلى تلك المرتبة المنشودة، فإن أرضنا تكون الجنة التي وعد بها المتقون، ولكن أنى للإنسان أن يصل إلى تلك المرتبة، ونحن كلما تقدمنا خطوة نحو الأخلاق الفاضلة رجعناها ثانية، بل تقهقرنا إلى ما وراءها! وهل نحلم بأن ننتقل إلى تلك المنزلة العالية التي تلحقنا بالملائكة ونحن لا نزال نتفنن في إجادة آلات القتل والفتوك والتدمر؟ الواقع أن العالم الآن في درك خلقي مشين ونشاط مادي قتال، وأن أخلاقنا تنجذب بقوة نحو المادة والوحشية حتى ارتمت في أحضانهما، وسيبقى الحال كذلك إلى أن يتيح الله للعالم من يطفئ تغلغل نار المادة في قلوب الشعوب، ويمطرنا من فيضه سيلًا من الأخلاق الفاضلة يسير بالعالم ويتقدم به في مجاهل مملكة الأخلاق والضمير الحي إلى أن يصل به إلى الغاية المنشودة.

ولا إخال القارئ الكريم بعد هذه المقدمة الطويلة إلا قد فهم القصد الذي من أجله ترجمتُ كتاب الأستاذ «برستد» هذا، وفضلاً عما بيَّنتُ من مناقب هذا الكتاب فإنه لو رزقني الله علم الأستاذ «برستد» وطول خبرته بدراسة أمم الشرق القديمة عامة، ودراسة آثار مصر خاصة، لما كان في وسعي أن أدون خيراً من هذا الكتاب في فصاحته وبيانه وانسجام عباراته وقوتها منطقه وأخذه بتلابيب القارئ، حتى ليجعل مجاهل التاريخ المصري القديم المفتر من المعلومات كأنها رياض وحدائق غناء لا تسأم النفس قراءته، ولا يمل النظر تصفح فصوله.

وإذا قدر وكانت لي تلك الهبات العظيمة التي وهبها الله الأستاذ «برستد» في إخراج كتابه بما فيه من فصاحة وبيان وحسن تعبير وعلم فياض، فإني قد أتهم بمحاباة بلادي، ويكون كتابي لذلك موضع ريبة وشك عند جمهرة العلماء عامة ومن لا يميلون لل المصرية أو يتصلون منها خاصة؛ لأنه أتى على لسان من يحب بلاده فينسب إليها ما يرفع قدرها تعصباً منه ومحاباة وإشادة بذكرها وتغاليًّا في إعلاء شأنها. من أجل ذلك اعتقدت في قراره نفسي أن أكبر خدمة أقدمها لوطني العزيز أن أترجم كتاب «فجر الضمير» للأستاذ «برستد» إلى لغتنا العربية، وأنا على علم بما سألاقيه من مشقة وجهد في إبرازه في ثوب عربي مقبول لا أخرج فيه عن الأصل الإنجليزي في معناه وثوبه الفلسفية.

وقد ساعدني على حل غواص بعض فقرات هذا الكتاب وجم غير من تعبيراته العويصة الملغزة دراساتي المصرية القديمة التي بدونها ما استطعت أن أصل إلى ترجمة هذا الكتاب، ولا يفوتنـي هنا أن ألفت النظر إلى أن القارئ الكريم إذا أراد أن يقرن بين الأصل الإنجليزي والترجمة العربية فإنه سيجد أحياناً بعض الفوارق الدقيقة قد حتمتها الفروق بين التعبير في اللغتين، أو قد يكون منشوئها أن الأستاذ «برستد» يشير إلى حوادث وأشخاص تاريخية لا يفهم كنهها إلا من له دراية بالآثار المصرية خاصة والأثار الشرقية القديمة عامة، ولقد حرصت دائمًا على شرح تلك الأشياء الغامضة في هوماش طويلة أو قصيرة حسب المقام.

وفي ختام هذه المقدمة أحب أن أذكر أن الأستاذ «برستد» قد قال في مقدمة كتابه:

إنه يجب على نشاء الجيل الحاضر أن يقراءوا هذا الكتاب الذي يبحث في تاريخ نشأة الأخلاق بعد بزوغ فجر الضمير في العالم المصري.

## فجر الضمير

لذلك رأيت أنه إذا كان المؤلف يحتم على شباب العالم الغربي أن يقرءوا هذا الكتاب فإنه يكون من ألزم الواجبات على كل مصرى مثقف أن يستوعب ما احتواه؛ لأنه تاريخ نشأة الأخلاق في بلاده التي أخذ عنها كل العالم.

وإنني أرجو في النهاية أن أكون قد قمت ببعض ما يجب عليّ نحو بلادي، كما أرجو أن يهتم كل مصرى يحترم نفسه ويقدر منزلة بلاده بقراءة هذا الكتاب؛ لعل في ذلك باعثاً لإحياء الماضي المجيد الذي لا يزال العالم الغربي يرد منهله ويسير على هداته منذ أقدم عهده حتى يومنا هذا دون أن يشعر أحد منا بذلك حتى أبرزه لنا الأستاذ «برستد» في «فجر الضمير»، أو كما أسميه «مصر أصل مدنيات العالم».

سليم حسن

يناير سنة ١٩٥٦

## تمهيد

لقد أصبح من الآراء العامة المؤسفة الشائعة بين أبناء الجيل الذي أعقب الحرب العالمية، أن الإنسان لم يتورع يوماً ما عن استعمال قوته الآلية المتزايدة من الفتك بأبناء جنسه، وقد برهنت الحرب العالمية على إمكان وصول قدرة الإنسان الميكانيكية الهائلة على القيام بأعمال التخريب إلى حد مروع، فليست هناك إذن إلا قوة واحدة في استطاعتها أن تقف في وجه هذا التدمير: هي الضمير الإنساني. وهو شيء اعتقد نشاء الجيل الحديث أن يعده مجموعة محددة من الوساوس البالية؛ إذ كل فرد يعلم أن قوة الإنسان الآلية المدحشة ليست إلا نتاج تطور طويل، ولكن لسنا كلاماً ندرك أن هذه الحقيقة نفسها تنطبق كذلك على القوة الاجتماعية التي نسميها الضمير، مع التسليم بفارق واحد هام بينهما وهو: أن الإنسان بصفته أقدم المخلوقات صنعاً للآلات، كان مجداً في صنع أسلحة فتاكة منذ نحو مليون سنة، في حين أن الضمير لم يبرز في شكل قوة اجتماعية إلا منذ مدة لا تزيد على خمسة آلاف سنة؛ أي إن أحد التطوريين قد سبق الآخر بشوط بعيد؛ فأحدهما عتيق، والآخر وليد عهد قريب لا يزال أمامه ممكناً لا حصر لها. أليس في مقدورنا أن نعمل بجد لإنماء هذا الضمير الحديث الميلاد حتى يصير مظهراً من مظاهر حسن النية، ويصبح من القوة بحيث يخمد أنفاس القوة الوحشية الباقية في نفوسنا؟ إن القيام بهذا الواجب يكون بالطبع أقل صعوبة بكثير مما عاناه أجدادنا المتوجهون في هذا المضمار؛ لأنهم خلقوا ضميراً في عالم لم يكن فيه أول الأمر أي شعور بالضمير.

إن أعظم ظاهرة أساسية في تقدم حياة الإنسان هو نشوء المبادئ الأخلاقية وظهور عنصر «الأخلاق»، وهو تحول في حياة الإنسان، يدلنا التاريخ على أنه وليد الأمس فقط، وقد يكون من الخير أن نعيid الإشارة بتلك القيم القديمة التي أصبحت في زوايا الإهمال لاستخفافنا بها، وبخاصة في هذا الوقت الذي أصبح فيه الجيل الحديث ينبذ الأخلاق

الموروثة ظهريًّا. ولكي نتمثل صورة حقة لقيمة الأخلاق الفاضلة وتأثيرها في الحياة الإنسانية يجب أن نجتهد في الكشف عن الطريقة التي وصل بها الإنسان للمرة الأولى إلى إدراك الأخلاق وتقدير قيمتها.

فحينما نلقي بنظرنا إلى الوراء في بداية وجود بني البشر ينكشف لنا في الحال أن الإنسان قد بدأ حياته متواحشًا مجردًا من الأخلاق، فكيف أصبح في وقت ما صاحب وازع خلقي؟ وكيف خضع في النهاية للوازع الخلقي عندما أحس به وتلقى وحيه؟ وكيف ينهض عالم خالٍ من أي تصور للأخلاق إلى التمسك بالمثل الاجتماعية، ويتعلم أن يستمع باحترام إلى الأصوات الباطنة المتبعثة من قراره نفسه؟ وكيف أنه رغم الفوائد الظاهرة الملموسة التي تفيدها الفتوح المادية ظهر الجيل الأول من الناس مدركين القيم الباطنة التي لا تُرى؟ ولماذا لا يكون من واجب شباب اليوم رجالًا ونساءً أن يبنوا المبادئ الأخلاقية الموروثة عن الماضي باعتبارها مبادئ؛ تلك المبادئ التي لا نعرف أي شيء عن أصلها؟

فالوثائق القديمة التي تمدنا بالجواب على هذه الأسئلة، وتكشف لنا عن أصول مُثُلنا الوراثية، قد عرضناها في هذا الكتاب مترجمة ومصحوبة بتعليقات وشرح يجعلها سهلة الفهم، إلى حدٍ لا يأس به. والواقع أن هذه الوثائق تكشف لنا عن فجر الضمير ونشوء أقدم مثل للسلوك، وما نتج عن ذلك من ظهور عصر الأخلاق، وهو تطور لا تنحصر أهميته في كونه خلابًا لن يتبعه خطوة خططوة، بل لأنّه يعد فضلاً عن ذلك روّياً جديداً للأمل في مثل زماننا هذا. وبعض هذه المصادر القديمة عبارة عن قصص شرقية مشوقة قد تجعل القارئ يتنقل في أرجائها براحة وبهجة وغبطة، وبعضها الآخر مصادر لا يمكن تناولها ولا هضمها بسهولة، فإذا كان القارئ الناشئ الذي وضع هذا الكتاب من أجله خاصة يجد نفسه متعرضاً في سيره في تفهُّم هذه الأصول الأخيرة، ويتجنح إلى التخيّل عن متابعتها، فإني أقترح عليه أن يقرأ على الأقل الخاتمة التي قُصد بها أن تضع التقدّم الإنساني المدهش من حالة الوحشية إلى عصر الأخلاق — كما يظهر في هذا الكتاب — في موضعه الصحيح، وعلى أساسه التاريخي المناسب.

لقد حفظتُ في طفولتي مثل إخواني من الصبية «الوصايا العشر»، وعلّمت أن أحترمها؛ لأنّه أكّل لي أنها أنزلت من السماوات على «موسى»، وأن اتباعها كان من أجل ذلك لزاماً علىَّ، وإنني أذكر أنني كلما ذنبت كنت أجد لنفسي سلوة في أنه لا توجد وصية تقول: «يجب عليك ألا تكذب»، وإن الوصايا العشر لا تحرِّم الكذب إلا في شهادة الزور فقط؛ أي عندما يؤدي الإنسان شهادة أمام المحاكم يمكن أن تضر بجاره. ولما اشتد ساعدي بدأت

أشعر في نفسي بشيء من القلق، وأخذت أحس بأن قانون الأخلاق الذي لا يُحِرِّم الكذب هو قانون ناقص، وبقيت هذه الفكرة تجول بخلدي زمناً طويلاً قبل أن أضع لنفسي السؤال الهام التالي: كيف ظهر في نفسي الشعور بهذا النقص؟ ومن أين حصلت بنفسي على المقياس الخالي الذي كشفتُ به عن هذا النقص في الوصايا العشر؟ ولقد كان يوماً أسود على احترامي الموروث للعقيدة الدينية القائلة «بنزول الوحي» حينما بدأت عندي تلك التجربة النفسية، بل قد ظهرت أمامي تجارب أشد إقلالاً لنفسي؛ وذلك عندما كشفتُ وأنا مستشرقاً مبتدئاً أن المصريين كان لهم مقياس خلقي أسمى بكثير من الوصايا العشر، وأن هذا المقياس ظهر قبل أن تكتب تلك الوصايا بألف سنة.

على أن أمثل هذه التجارب الشخصية قد أصبحت الآن في مخيالي من الذكريات الضعيفة كلما التفت إلى الوراء ناظراً إليها بعد أن قضيت أكثر من أربعين عاماً في البحث حاوياً تحديد الأدلة التي وصلت إليها بين الآثار القديمة الشرقية عن هذه المسألة الأساسية الخاصة بأصل الأخلاق. وعندما تقدمت في هذه البحث، ازداد اقتناعي بأن نتائج تلك البحوث ستصبح سهلة التناول لأي قارئ عادي، وأن الجيل الحالي من الشباب الذين قد يشغل بهم بمثابة تلك المسائل الأساسية كما حدث لي، يجب أن يكون في متناولهم وسيلة للثبت من هذه الحقائق.

ولقد وضعت من وقت لآخر موجزات تاريخية عن ارتقاء حياة الإنسان المبكرة قبل ظهور أوروبا المتحضرة، وبخاصة عن الحقائق التي استقيتها من الآثار المصرية، ففي عام ١٩١٢ وضعت بعض هذه النتائج في صورة كتاب تاريخ للمدارس الأمريكية، ثم قدمت في نفس العام بحثاً أنسج من سابقه عن التطور الأخلاقي والديني عند الإنسان القديم، إلى طلاب اتحاد المعهد الديني في محاضرات «مورس» Morse Lectures ثم إلى طلبة جامعة كورنيل Cornell university في أبحاث تحضيرية عُرفت بمحاضرات «مسنجر» Messenger Lectures تحت رعاية مؤسسة جديدة خصصت للبحث في «التطور» أسسها الدكتور «مسنجر». من هاتين السلسلتين من المحاضرات طبعت «محاضرات مورس» في ذلك الوقت.

وأخيراً أخذ المؤلف على عاتقه في كلية برین نور Bryn Mawr College في سلسلة دروس تمهيدية تحت رعاية مؤسسة محاضرات ماري فلکستر الجديدة بأن يقدم صورة أوسع من الصور السابقة عن الموضوع كله، غير أنها لم تطبع فقط مثلها في ذلك مثل محاضرات «مسنجر» في «كورنيل». ويجد القارئ في هذا الكتاب بعض النتائج الأساسية

المستخلصة من تلك المحاضرات وبعض متون محاضرات «مورس» نفسها بدون نص على الاقتباس. وإنني مدین هنا بالشكر دیناً عظیماً للدکتور إدیث ویلیمز ویر Edith Williams Ware لما قام به من المساعدة في ترتیب تلك المواد القديمة، وفي وضع التصميم الإیضاھي، وفي تحضیر الفهرس وقراءة تجارب الطبع وغير ذلك.

وقد سجل المؤلف اعتقاده من زمن يرجع إلى عام ۱۹۱۲ في محاضرات «مورس» أن مجموعة من ورق البردي المصري ألغت في العهد الإقطاعي حوالي ۲۰۰۰ ق.م، تدل محتوياتها على أنها أكثر من إنتاج أدبي مزخرف بالألفاظ، مخالفًا في ذلك الفكرة التي كانت سائدة عن تلك الأوراق عند جمهرة علماء الآثار حتى ذلك الوقت. ويرى المؤلف أن هذه المقالات تحوي في ثناياها آراء اجتماعية تعتبر أقدم بحوث معروفة في الاجتماع كتبها مؤلفوها الأقدمون لتكون حملة دعائية لأول جهاد مقدس في سبيل العدالة الاجتماعية؛ ولذلك يُعد مؤلفوها أول المصلحين الاجتماعيين. وقد قضى المؤلف أكثر من عشرين عاماً في تأمل هذه الوثائق، فلم يزده ذلك إلا ثبتاً من صدق رأيه، وأن قبول هذا التفسير الاجتماعي للمصادر المذكورة إنما هو بالنسبة لنظرية تطور المدنية المصرية مثل العمل الذي قام به منذ عهد بعيد النقاد المؤرخون المستشرقون الذين يُطلق عليهم نقاد دار الكتاب المقدس في سبيل تطور الحضارة العبرانية، مع فارق واحد هو أنه في خدمة قضية تطور الحضارة العبرانية كان النقد التاريخي يسير ببطء نحو فهم وقبول هذه التصوير والتفسير الاجتماعيين.

ولقد كان الحال كذلك في تصوير المؤلف للتطور الاجتماعي في الديانة والمبادئ الأخلاقية بمصر القديمة، وبخاصة ما كان أساسه أوراق بردي العهد الإقطاعي السالفة الذكر. وعلى كل حال فإن تفسير المؤلف لما تقدم قد وجَد صدرًا رحباً في فرنسا؛ إذ قبل هذا التفسير واستعمله صديقه المأسوف عليه «جورج بنديت» أمين متحف اللوفر وعضو معهد فرنسا، وكذلك سار على نهجه وأتقن التعقيب عليه «إسكندر موريه» خلف «مسبرو» في كلية فرنسا وخلف «بنديت» في معهد فرنسا. ومما لا يتطرق إليه الشك أن هذا التفسير الاجتماعي للمصادر المصرية وتصوير الديانة المصرية تصویراً اجتماعياً يجعلها أقدم مصدر عُرف حتى الآن عن تطور الأخلاق والمثل الاجتماعية، سينال ذلك القبول العام الذي ناله نظيره في تفسير التاريخ العربي.

ومنذ إلقاء المحاضرات التي نوهنا عنها فيما سلف كُشف عن وثائق أثرية جديدة ( وخاصة في مصر) لم تزد فقط في معلوماتنا زيادة ملموسة، بل إنها أثبتت لنا كذلك

أهمية أوراق البردي الاجتماعية التي ترجع إلى العهد الإقطاعي. وقد كان أعظم كشف جاوز حد المألوف في هذه الناحية هو أننا عرفنا أن حكمة «أمينموبي» التي حفظت لنا في ورقة مصرية بالمتحف البريطاني، قد تُرجمت إلى العربية في الأرمان الغابرة، وأنه بذريعها في فلسطين صارت مصدرًا استقى منه جزء بأكمله من كتاب الأمثال في التوراة.

فكم من قسٌ حديث طلب إليه أن يعظ جماعة من رجال الأعمال قد قوَّى موعظته باقتباسه العبارة التالية من كتاب الأمثال: «هل ترى رجلاً جادًا في التجارة، إنه سيحظى بالثول أمام الملوك؟» على أنه ليس من المحتمل أن أي قسٌ من هؤلاء قد مهد لعظته بمحلاة تدل على أن ما اقتبسه قد نقله ناشر الأمثال العربية عن كتاب مصرى في الحكمة الخلقية أقدم من التوراة بكثير. لقد أضاف هذا الكشف أهمية بعيدة المدى إلى الحقيقة القائلة بأن التقدم الحضاري في المالك التي تحيط بفلسطين كان أقدم بعده آلف من السنين من التقدم العربي، ولقد أصبح الآن من الواضح الجلي أن التقدم الاجتماعي والخليقي الناضج الذي أحرزه البشر في وادي النيل الذي يعد أقدم من التقدم العربي بثلاثة آلاف سنة، قد ساهم مساهمة فعلية في تكوين الأدب العربي الذي نسميه نحن «التوراة». وعلى ذلك فإن إرثنا الخلقي مشتق من ماضٍ إنساني واسع المدى أقدم بدرجة عظيمة من ماضي العبرانيين، وأن هذا الإرث لم ينحدر إلينا من العبرانيين، بل جاء عن طريقهم. والواقع أن نهوض الإنسان إلى المثل الاجتماعية قد حدث قبل أن يبدأ ما يسميه رجال الالهوت بعصر الوحي بزمن طويل، وأن هذا النهوض نتيجة الخبرة الاجتماعية التي مارسها الإنسان نفسه، ولم يزج إلى هذا العالم من الخارج.

إن الحقيقة القائلة بأن أفكار الإنسان الأول الخلوقية أتت نتيجة لخبرته الاجتماعية الشخصية تعد من أعمق المعاني لرجال الفكر في عصرنا؛ فالإنسان قد نهض إلى مرئيات الأخلاق من وحشية عصر ما قبل التاريخ على أساس تجاربه الشخصية، فإن ذلك العمل العظيم الذي أوجد على كرتنا الأرضية تلك الحياة المستمرة الرقي، سواء أكان ذلك في حياة الإنسان أم في حياة الحيوان، كان عمل انتقال من عالم يجهل الأخلاق إلى دنيا ذات قيم باطننة تسمو على المادة؛ أي إلى دنيا تشعر لأول مرة بمثل تلك القيم، ولأول مرة تحس بالأخلاقيات وتسعى للوصول إليها. وبهذا العمل العظيم وصل الإنسان إلى الكشف عن مملكة جديدة لم يرد مجاهلها بعد. على أن الكشف عنها في حد ذاته كان أصعب مناًًا بالنسبة إلى ارتياح مجاهلها الم قبل، ويعد هذا الكشف حادثًا قريب العهد، أما ارتياح تلك المملكة فإن الإنسان لا يزال في بدايته. فهو إذن منهاج لم يتم قطع مراحله بعد، ويجب أن تستمر فيه على يد كل جيل مقبل.

وعلى ذلك فإن ما نحتاج إليه نحن أبناء الجيل الحاضر أكثر من أي شيء آخر هو الثقة في الإنسان، وإنني أعتقد أن قصة نهوضه تعتبر قاعدة لا مثيل لها للثقة التامة به. ويعود الكشف عن الأخلاق أسمى عمل تم على يد الإنسان من بين كل الفتوح التي جعلت نهوضه في حيز الإمكان. وقد انبثق عصر فجر الضمير والأخلاق على العالم دون أن يزوج به من العالم الخارجي عن طريق منهاج خفي يُسمى الإلهام أو الوحي، بل كان منشؤه حياة الإنسان نفسه، ويرجع ذلك الانبعاث إلى مدة ألفي سنة قبل بداية عصر وحي رجال الالهوت، فأضاء ظلمة الحيرة الاجتماعية، والكافح الباطني في نفس الإنسان، فكان بذلك دليلاً قاطعاً على قيمة الإنسان. ومهما قيل إن نوراً سماوياً ساقته القدرة الإلهية على فلسطين خاصة فإن ذلك لم يحرم الإنسان من التحلي باتاج فخار حياته الذي ناله على الأرض؛ وأعني بذلك التاج كشهه للأخلاق، فإنه يعد على ما نعلم أعظم كشف حدث في مجال حياة التطور البشري.

وقد حددت الآن مكانة العبرانيين في هذا التطور من الوجهة التاريخية، وسيحاول المؤلف في هذا الكتاب أن يجعل تلك المكانة أكثر وضوحاً وجلاء.

ولهذه المناسبة يهم المؤلف أن يسترعى الأنظار إلى أمر واقع؛ وهو اهتمامه طول حياته بالدراسات العربية؛ فقد درس اللغة العربية سنين عدة لحصول جامعية، ويوجد الآن من بين تلاميذه كثيرون من أصبحوا ربانين (حاخامات)، وله من يهود الجيل الحاضر أصدقاء كثيرون من ذوي المكانة العالمية في المجتمع. لقد اعتمدنا في تدوين الآراء الخاصة بمكانة الحضارة العبرانية في التاريخ على استنباطات سليمة استنبطت من الوثائق القديمة؛ ولذلك نرى من الحكمة أن نشير هنا، وبخاصة في عصر لا يزال يوجد فيه بكل أسف شيء من التعصب ضد الجنس السامي، إلى أن هذا الكتاب قد أُلف بروح خالية من كل شعور مضاد للساميين، بل على العكس من ذلك، قد كان إعجاب المؤلف بالأدب اليهودي الذي أخذ في دراسته منذ صغره عاملاً مؤثراً في نفسه لدرجة أن حكمه عليه كان دائماً تحت تأثير عامل المحبة دون أي عامل آخر.

إن في تاريخ الحضارة العبرانية القديمة دليلاً ساطعاً على تقدم الحياة البشرية، وعلى رقي الإنسان نحو مرجئيات جديدة من الأخلاق والمثل العليا الاجتماعية، وعلينا الآن

## تمهيد

أن نتعرف منهج التطور البشري في مداره الواسع الذي يسمى على الفوائل الجنسية — ذلك المنهج الذي احتل فيه اليهود مكانة وسطى — وأن ندرك الأهمية العظمى للحقيقة التاريخية الثابتة؛ وهي أن الإنسان قد سما إلى تصور خلقي عالٍ قبل أن تظهر الأمة العبرانية في عالم الوجود بألفي سنة.

جيمس هنري برستد

جبل يورو همستد نيومكسيكو

١٩٣٣ يونيو ٢٧



## مقدمة

أعتقد أن «ديدرو» هو الذي حاول أن يوضح لابنته الأصول الفلسفية للأخلاق الفاضلة حينما كانت تنتقل في مجال حياتها من مرحلة الطفولة إلى سن الشباب، فلما أخفق في كشف مثل هذه الأسس وجد نفسه في ورطة محيرة، ومع ذلك فإن «ديدرو» في ممارسته لشئون الحياة الواقعية لم يتنه عن اعتقاده الجريء في قيمة السلوك الفاضل.

ففي عصر كالذى نعيش فيه — وهو العصر الذى نجد فيه خلقاً كثيراً لا ينكرون عقيدة «ديدرو» كل الإنكار، وإنما يتمسكون بمقاييسهم الشخصية للفضيلة — يشعر الإنسان بحاجته إلى وسيلة تمكنه من النظر إلى الوراء في الأجيال الغابرة من حياة البشر، ليتدبر بعين بصيرته بعض الأسس التاريخية التي بُنيت عليها آراءنا في السلوك الفاضل. ولقد مرت على الإنسان فترة من الزمن كان لا يحس فيها مطلقاً بعنصر السلوك، وذلك حينما كان كل ما يأتيه من الأعمال يأتي عن طريق الغريزة؛ لذلك يعد شعوره لأول مرة بالسلوك أو الأخلاق تقدماً هائلاً في حياة البشر، وقد صار هذا التقدم أعظم خطراً عندما سما الإنسان إلى درجة أدرك فيها أن من السلوك ما يستحسن وما يستجهن، فكان ظهور هذا الإدراك خطوة نحو ابتكاق الضمير. فلما أخذ الضمير في النمو أصبح في النهاية قوة اجتماعية عظيمة، وصار له دوره أثر في ذلك المجتمع الذي أخرجه من قبل إلى عالم الوجود.

ففي حياة الصياد في عصر ما قبل التاريخ الذي كان يكافح بين ذوات الثدي المتوجحة الهائلة التي كانت تحيط به، بدأ يسمع همساً من عالم جديد كان ينبعثق فجره في باطنها، وكان هذا الهمس بمثابة بوق جديد يختلف عن همس ألم الجوع أو الخوف الذي يشعر به الإنسان للمحافظة على كيانه؛ إذ لم يكن يقتصر هذا البوّق على تحريك إحساس واحد فحسب تاركاً كل المشاعر الأخرى هادئة مطمئنة، بل حرك

لأول مرة كل العوامل النفسية معاً. فما هو المنبع الذي خرجت منه كل هذه الأصوات الباطنة؟ وكيف اكتسبت تلك القوة القدرة في حياة الإنسان الفردية؟ وكيف أنها نهضت حتى أصبحت قوة راسخة مسيطرة في المجتمع الإنساني؟ لا شك أن ذلك كان تقدماً عظيمًا وتغييرًا أساسياً. ونحن نكرر هنا أن كل هذا التقدم كان رحلة اجتماعية تقع مراحلها الأخيرة في متناول مدى ملاحظاتنا؛ لأنها حدثت في العصر التاريخي؛ أي في العصر الذي ظهرت فيه الوثائق المدونة. وقد ساعدنا حل رموز اللغات الشرقية القديمة على قراءة ما وصل إلينا من السجلات المكتوبة، فكشفت لنا عن فجر الضمير، وعن الأطوار التي صار بها قوة اجتماعية، وتمضي فينا عن عصر الأخلاق؛ ذلك العصر الذي ما زلنا نقف عند أول مرفأه فيه. والأرجح أن هذا التطور استغرق أمداً طويلاً لا يقل عن مليون سنة، استطاع الإنسان في نهايته أن يبني تلك الحياة الراقية التي بدأ يبرز منها عصر الأخلاق. ولم يبلغ هذا الانتقال البطيء ذروته إلا بالأمس، وإن كان الإنسان في يومنا لا يشعر حتى الآن بأنه دخل حديثاً جدًا في مملكة جديدة لم يتعلم حتى الآن كيفية الاستيلاء عليها. على أن إخفاق الإنسان في إدراك أنه يتوجول في مملكة مجهولة له لم يدخلها إلا حديثاً، يرجع بعض الشيء إلى مؤرخيه، فإنهم يعلمونه أن التاريخ البشري ينقسم إلى عصور عظيمة مثل عهد الملكية وعهد الإمبراطوريات وعهد الديمقراطيات إلخ. إن التقسيم على هذا النمط مفيد مهذب للأذهان، غير أنه مع ذلك لا يتعمق بعيداً في طبيعة حياة الإنسان السائرة نحو الرقي. ويوجد طراز آخر من المؤرخين يعترفون بأهمية «عصر الآلات وما يتبعه من الانقلاب الصناعي» في حين أن المهندسين المتحمسين ينشدون للحكم (الأكي) الميكانيكي؛ يلخصون رقي الإنسان بtributaries كلها تتعلق باستخدام القوة. ومن جهة أخرى يجد علماء الآثار أنه من السهل عليهم أن يقسموا تاريخ حياة الإنسان إلى عصور عدة: العصر الحجري، وعصر استعمال النحاس، وعصر استعمال الشبه (البرنز)، وعصر استعمال الحديد.

في حين أن مؤرخ علم الأحافير النباتية والحيوانية Paleontologists بعد أن يعدد سلسلة عظيمة تشمل الأطوار المتالية لحياة الحيوان الناهضة، ويقص علينا أننا نقترب الآن من ختام عصر ذوات الثدي، ومع أن هذه التقسيمات ملائمة أو ضرورية فإنها من غير شك لا تزال من بعض الوجوه سطحية، بل إن الاصطلاحين: «عصر الديمقراطيات» و«عصر الميكانيكا» على حسنها لا يدلان إلا على القليل من التحرر الفكري الذي كان سبباً في وجودهما. أما التقسيمات التي تكون أكثر فائدة وأعظم أهمية، وتدل في آن واحد

على أطوار التقدم الإنساني، فهي التي تكون على نحو «عصر الضمير والأخلاق» (الذي بدأ منذ نحو خمسة آلاف سنة)، وعصر العلوم الذي جاء به «جليليو» منذ أكثر من ثلاثة عشرة سنة.

والواقع أن كتابة التاريخ حتى الآن لم تعط سوى القليل من العناية لهذه التطورات الإنسانية الأساسية.

لقد صار الإنسان أول صانع للأشياء بين مخلوقات الكون كله قبل حلول عصر الجليد، والأرجح أن ذلك كان منذ مليون سنة، بل ربما قبل ذلك الأمد. وقد صار في نفس الوقت أول مخترع للأسلحة، وعلى ذلك بقي نحو مليون سنة يحسن هذه الآلات، ولكنه من جهة أخرى لم يمض عليه إلا أقل من خمسة آلاف سنة منذ أن بدأ يشعر بقوة الضمير إلى درجة جعلته قوة اجتماعية فعالة. أي إن القوة الجسمانية تشد أزراها قوة العلم السامية مدة الثلاثة القرون الأخيرة بقيت ت العمل في صنع الآلات الحربية الدقيقة الصنع فيزداد تحسنها باستمرار، حوالي مليون سنة؛ في حين أن قوة الإنسان الباطنة التي تفوق تلك القوة المادية في رفعتها؛ وأعني بها القوة التي نهضت من التجارب الاجتماعية، لم تعمل في المجتمع إلا منذ حوالي خمسة آلاف سنة فقط. فلا شك إذن في أن عصر السلاح يبلغ عمره مليون سنة مع أن عصر الأخلاق قد شق طريق بدايته البطيئة تدريجاً منذ نحو أربعة آلاف أو خمسة آلاف سنة. وقد حان الوقت الذي يجب فيه على العالم الحديث أن يدرك شيئاً من أهمية هذه الحقيقة البالغة، بل يجب أن تصبح دراسة ذلك جزءاً من التربية الحديثة. لذلك كان الغرض من هذا الكتاب هو إبراز الحقائق التاريخية، واستعراض المصادر القديمة الهامة التي استقيت منها أمام القارئ، فيظهر لنا بذلك أننا ما زلنا واقفين في غيش فجر عصر الأخلاق. لا بأس أن يكون ذلك قاعدة لأحلام ضحي لا يزال في الواقع بعيداً جداً عنا، ولكنه لا محالة آتٍ وراء ذلك الفجر.

وبعد الفراغ من وضع هذا المؤلف فطنت إلى ملاحظة «إمرسون» في مقاله السياسي؛ تلك الملاحظة المتبنّة التي وضعتها على صفحة عنوان هذا الكتاب، وهي ملاحظة غابت عن ذاكرتي منذ عدة سنين مضت. ولقد أصاب «إمرسون» (قس مقاطعة نيو إنجلند) كبد الحقيقة بما أوتيه من قوة التصور الإلهامية بهذه الكلمة التي قالها، والتي تعد أبرز حقيقة في مدى الحياة العصرية قاطبة؛ وذلك أنه في عصر «إمرسون» كانت تلك الحقيقة التي فاه بها لا يمكن أن يدلّ على صحتها بأكثر من كونها مجرد اعتقاد أو إحساس شخصي، ولكن منذ أن تواري ذلك الحكيم كشفت لنا بحوث تاريخ الشرق القديم أنها

## فجر الضمير

حقيقة تاريخية. ولذلك كان الغرض من هذا الكتاب أن يجعل في متناول القارئ المتوسط الاطلاع الأدلة التاريخية التي كانت أساساً لمعرفتنا الجديدة لهذه الحقيقة العظيمة الشأن.

## إيضاح

### عن ترجمة النبذ المقتبسة في هذا الكتاب

لقد كان هُم المؤلف أن يضع في هذا المجلد الترجمة الإنجلizية لكل المصادر الهامة التي أخذ عنها، أو ترجمة النبذ التي وجدت ضرورية لتدعم التدرج التاريخي اللازم. على أن القارئ لم يثقل كاهله في معظم الكتاب بذكر أسماء المصادر، وفيما يختص بمتون الأهرام العظيمة فإن القارئ الذي يريد أن يرجع إلى تحقيق مصادرها فإنه يجدها في «محاضرات مورس» المطبوعة للمؤلف. وقد أخذ عنها المؤلف بكثرة دون أن يضع علامات اقتباس، ويجب على القارئ أن يلاحظ في الترجمة الإنجلizية ما يأتي:

- الكلمات التي وضع بين نصف قوسين [هكذا] تدل على أن معناها ليس محققاً في الأصل.
- الكلمات التي وضعت بين قوسين تعتبر تصحيحاً مفروضاً فيه، إما أنه قد كان موجوداً في الأصل ثم فقد الآن، وإما أن يكون هو المعنى الذي يفهم من الأصل بالتأ吉利ب.
- الكلمات التي توضع بين شرطتين هي تفسيرات من عند المؤلف ولا وجود لها في الأصل.



## الفصل الأول

# الأساس والماضي الجديد

طالعنا الصدف أحياناً في بعض بقاع أوروبا بوجود أثرين متوازيين – بصورة تدعو إلى الغرابة – أحدهما ينتمي إلى أقدم عصور متوحشى ما قبل التاريخ، والثاني ينتمي إلى ما يُسمى المدنية الحديثة، وكل الأثرين يمثل تاريخ الجنس البشري في عصره. فأولهما يمثل التاريخ القديم وثانيهما يتحدث عن التاريخ الجديد؛ أي أقدم عصر وأحدث عصر يمكن اقتفاوهما في مجال حياة بني البشر. ففي شمال فرنسا وعلى أديم تلك التلال المشرفة على «نهر السوم» والتي كانت مسرحاً لكثير من الواقع الحربي، انغرست الألوف من شظايا قذائف الفولاذ على عمق كبير في المنحدرات والمستويات التي مهدها النهر لنفسه منذ أزمان خلت، واليوم بعد أن سكت المدفع الضخمة التي كانت ترمي تلك القذائف، يستطيع المرء بعد أن يعمل بفأسه بعض دقائق في حافة الوادي، أن يرى «البرت» (البلطة) المصنوعة من الظران، وهي من أقدم ما خلفه الإنسان من الأسلحة تجاور نثاراً من شظايا مسننة، لقذائف الفولاذ المفرقة، فبالآلية الأولى كان يستطيع أول أجدادنا المتوجهين أن يهشم جمجمة خصمه فيودي بحياته، وبالمهلكات الثانية اعتاد نسله المتحضر أن ينسف عدوه ويمزقه إرباً.

وفيما بين الجارتين (البرت والشظايا) يقع تاريخ حياة بني الإنسان، وهو قصة لا يقل عمرها عن عدة مئات من آلاف السنين، بل ربما بلغ مليون سنة. وقد كان المجهود البشري خلال هذه السنين يسير بالإنسان من طور إلى طور حتى انتقل من الطرق الفطرية للهلاك إلى تلك الطرق البالغة حد التفنن في السحق والتدمر.

إن تاريخ حياة الإنسان هو في الغالب قصة التغلب على القوى المادية بتدابير منوعة لا حصر لها من الآلات والعد، ولكن لا ننسى بجانب ذلك النتائج الصناعية والاجتماعية والسياسية والفنية والعقلية التي نجمت عن اختراعها؛ فأسطوانة الآلة البخارية أو آلة

الغاذولين هي رمز العصر الحاضر، كما أن «البرت» المصنوعة من الحجر هي العلامة الدالة على حياة العصر الحجري الذي يرجع عهده إلى ألف ألف سنة على الأرجح،<sup>١</sup> على أن العثور على تاريخ الماضي بهذا المعنى الواسع يحتاج إلى بحاثة من طراز جديد، بحاثة عالمي يجمع إماماً بين علم الإنسان وعلم الآثار وعلم الأجناس وعلم الديانة المقارن، ويكون مع ذلك متضلعًا في الفن والأدب متفقًا في كل من اللغات القديمة من أوروبية وشرقية. وعلى الرغم مما يقتضيه تكوين عالم من هذا الطراز من جهود مضنية وسنين كثيرة، في الدرس والتعليم، فإنه يوجد الآن بعض علماء من هذا النوع يقومون بهذه البحوث فعلاً، فتطلع علينا جهودهم المخلصة بقصة ذلك المنهاج الطويل العمر الذي أفضى في النهاية إلى حلول مداخلن المعامل الحديثة، وكل ما نتج عنها من أمراض اجتماعية واقتصادية، محل تلك الأحراج الفطرية التي كان يجول فيها صياد العصر الحجري. ومع ذلك فإن المجهود الجدي في البحث عن تاريخ ماضي الإنسان لم يك يتعذر مراحله الأولى، فإنه لم يمض قرن على عثور «بوشيه دي برت» *Boucher des perthes*<sup>٢</sup> – الذي يعد طليعة الباحثين في علم الآثار ما قبل التاريخ – في حصبة نهر «السوم» على «البرت» الذي يرجع تاريخها إلى أقدم إنسان أولي متواحش، وبجانبها عظام بعض الحيوانات الهائلة من ذوات الثدي التي انقرضت منذ زمن سحيق، فأعلن «دي برت» إذ ذاك أنها معاصرة لتلك البرت المصنوعة من الظران. ومنذ جيلين تقريباً زار العلماء الإنجليز «هكسلي» *Huxley*<sup>٣</sup>، و«برستويتش» *Prestwich* و«السير شارلس ليل» *Sir Charles Lyell*<sup>٤</sup> وغيرهم وادي «السوم»، وتأكدوا

<sup>١</sup> وبعد عشر سنين من كتابة العبارة السابقة عثرت على ملاحظة «برجسون» القديمة الصائبة: «إذا أمكننا أن نخلص أنفسنا من كل كبرىاء، وإذا كنا – لأجل أن نعرف نوعنا – نتمسك بشدة بما يقدمه لنا التاريخ وما قبل التاريخ من خاصية ثابتة للرجل الفاضل، فمن المحتمل أننا لن نقول Homosapiens ولكن نقول Homo Faber (الرجل الصانع).» راجع H. Bergsin, L'evolution Credtrice, P 151.

Paris, 1921. وهنري لويس برجسون هو فيلسوف فرنسي من أصل يهودي ولد سنة ١٨٥٩ م.

<sup>٢</sup> «بوشيه دي برت» (١٧٨٦-١٨٦٣) باحث عظيم في علم الإنسان، وكاتب مشهور وله أشعار وأسفار في السياحة وكتب في علم الإنسان، وأهم مؤلفاته كتابه في الخليقة *De la creation*. راجع كتاب العرب مصر القديمة ص ٣ جزء .١.

<sup>٣</sup> توماس هنري هكسلي ولد في إيلنج Ealing من أعمال إنجلترا عام ١٨٢٥، وقد دافع عن نظرية داروين عن أصل الخلائق، وقد كان أشهر المعارضين في إنجلترا في العلوم، وقد مات عن سبعين عاماً.

<sup>٤</sup> «السير شارلس ليل» من أكبر علماء طبقات الأرض، ولد في إيكوسيا سنة ١٧٩٧، وهو الذي أظهر أن الأسباب التي جعلت الدنيا التي نعيش فيها على ما هي عليه لا تزال سائرة في عملها هذا أمامعيننا.

من الحقائق التي لاحظها «بوشيه دي برت»، وكانت نتيجة هذه الزيارة أن نشر «ليل» The antiquity of Man، مجلده الذي يعد بداية عصر جديد وسماه «قدم الإنسان» American Civil war. وقد ظهر أثناء حروب أمريكا الأهلية أثراً على تأثير الاعتراف بعظم قدم عمر الإنسان؛ لأن بعضنا أطلقها «هكسلي» بأساقفة الإنجليز على أثر الاعتراف بعظم قدم عمر الإنسان. قدقرأ المناقشة في أيامنا الأولى في المجالات السائرة.

ومن الأشياء الحديثة كذلك إمامطة اللثام عن التاريخ الشرقي لعدة آلاف السنين الخواли مما لم يكن معروفاً من قبل عن الشرق القديم.

فلا يزال كتاب التاريخ القديم الذي ألفه رولن<sup>٠</sup> Rollin Ancient History معروضاً للبيع في المكتبات مترجمًا إلى الإنجليزية مع أنه لم يكن بين يدي مؤلفه كثير من المصادر فوق تاريخ «هردoot» والتوراة، وفي حادثة سني كان هذا الكتاب لا يزال يقرأ بكثرة. ونسخة والذي من كتاب «ليرد»<sup>١</sup> نينوه وبابل Leyard, Nineveh and Babylon التي أدهشني منها في طفولتي ما رسم على غلافها من الشiran الرمزية المجنحة ذات الرأس الأكادي —أخذت مكانها في مكتبته سنة ١٨٦٩ كما ينبغي بذلك التاريخ المكتوب على ورقة الغلاف، على حين كانت صفحة عنوان الكتاب تحمل تاريخ سنة ١٨٥٩.

وكان حل رموز الخط المسماري للبابلية والأشورية قد تم قبل ذلك التاريخ ببعض سنين فقط، أما أول نقش مصرى فقد حل عام ١٨٢٢؛ أي قبل حل الخط المسماري بنحو ربع قرن. والحقيقة أن معرفتنا بهذه اللغات ونظم كتابتها لا تزال بعيدة عن حد الكمال، وإن كانت تسير في سبيل التقدم المطرد كما يربهن على ذلك حل رموز الخط المسماري الحيثى حديثاً، والتقدم المحسوس كذلك في فك هيروغليفى الحيثين. وبذلك أصبح فحص الوثائق القديمة الكثيرة العدد والتي بدأ العالم يفهمها بسهولة، والحفائر التي أحبت فصولاً بأكملها من حياة الإنسان، مصدران يكشفان الآن بوضوح متزايد عن رواية تمثيلية خطيرة في تاريخ التقدم البشري. وهكذا قد أزيح الستار في أيامنا تقريراً وبسرعة مدهشة فتيسر لنا النظر إلى الوراء في أعماق ماضٍ متغلغل في القدم لم يتتسن للتفكير ولا للتعليم حتى الآن أن ينسجم معه. ولندع الآن أبصارنا تسبح في هذا المدى

<sup>٠</sup> هو «شارلس رلن» المؤرخ الفرنسي ١٦٦١-١٧٢١ م.

<sup>١</sup> «السير هنرى أوستن ليرد» مستشرق وأثري إنجليزى ولد عام ١٨٧١ ميلادية.

الرهيب من التقدم البشري الذي كشف لنا عنه البحث في إنسان ما قبل التاريخ، وفي مدنیات الشرق التي كنا قد فقدناها.

ويكاد كل امرئ يعرف قدرتنا الآن على تعقب الخطوات التي خطتها أقدم إنسان في أوروبا إلى الأمام خلال آلاف من السنين قضاها في نضال مع دنيا المادة، فالغطاء الجليدي القطبي الذي انحدر أربع مرات على الجانب الشمالي للبحر الأبيض المتوسط فأجل متواشي أوروبا أهل العصر الحجري القديم إلى الجنوب، ثم تقهقر بعد ذلك ببطء نحو الشمال ثانية، وهكذا في كل من الدفعات الأربع جعل هذه الظاهرة في نظرنا بمثابة ساعة جيولوجية هائلة يدل تذبذب (رقاصها) الضخم أربع مرات متتالية منتظمة على مرور فترة عظيمة من الزمن ظهر فيها ذلك التحسن المتدرج في أسلحة الإنسان الحجري وألاته وتقديمه البطيء في قطع الطريق الطويل من الوحشية إلى المدينة.

على أن الخيال يقف حائراً أمام هذه الكشوف التي تنبئنا عن المعركة الطويلة الأمد التي خاض غمارها جدنا المتواحش، وذلك حينما نرى في تغلبه البطيء على القوى التي تحيط به مشهدًا دنيوياً يملؤنا بنفس العاطفة الدينوية التي نشعر بها أمام حدوث ظاهرة عظيمة من ظواهر الطبيعة.

وإذا فرضنا أن كثيراً من المتعلمين في عصرنا يعرفون الحقائق البارزة الآنفة الذكر فإنه من غير المعلوم لدى الجميع أن كشوف السنين القلائل الأخيرة قد أمامت اللثام عن تفاصيل حياة العصر الحجري التي وجدت حول جميع البحر الأبيض وانتشرت على شواطئه كما انتشرت حكومة الدولة الرومانية حوله بعد ذلك بآلاف من السنين، فكانت على ذلك تشمل شمال أفريقيا وغرب آسيا.<sup>٧</sup>

وعلى ذلك كانت هناك «دنيا شرق أدنى» شاسعة لإنسان العصر الحجري القديم، تشمل شمال أفريقيا وغرب آسيا مكونة بذلك مسرحاً شاسعاً تمتد جبهته من البحر الأسود شمالاً مخترقاً سورياً وفلسطين إلى الشلالات النائية في أعلى النيل جنوباً، وأما الجزء الخلفي لهذا المسرح فتحده الجبال الفارسية.

وهذه الصورة عميقة في القدم عميقها في المساحة؛ إذ لا يقل عمرها عن مئات الآلاف من السنين، وقد يصل إلى ألف ألف سنة، منذ بدأ الغطاء الجليدي القطبي يزحف جنوباً

<sup>٧</sup> ولا شك الآن في أن مدى إنسان العصر الحجري القديم (الباليوليتي) قد امتد كذلك إلى مسافة بعيدة نحو الشرق إلى آسيا القصوى.

على أوروبا، وكان الناس قد بدعوا فعلًا يعيشون عيشة الصيد على مسرح الشرق الأدنى هذا. وإذا جاز لنا أن نحكم من شكل إنسان ما قبل التاريخ الذي كان يعيش في شرق آسيا قريباً من «بكين» الحالية؛ فإن مخ صيادنا الغربي كان أقل حجماً بمقدار الثالث من مخ سلفه الذي عاش في العصر التاريخي في نفس الإقليم، وقد ترك أسلحته الحجرية منتشرة على سطح الأرض في الشمال الشرقي من أفريقيا، وعلى تلال آسيا المجاورة ووراء جبال فارس.

وحربي بفترات الزمن التي تضمها هذه العهود أن تقاس بمراحل جيولوجية لا بالستين، فأولى مراحل هذه العصور الجيولوجية كان عصر تكوين أولية الأنهر العظمى للإقليم، ولا شك أن أناس الشرق الذين عاشوا في عصر ما قبل التاريخ كانوا بطبيعة الحال يجهلون أنهم يربّون تكويرن وادي النيل ووادي الدجلة والفرات في وقت كانت فيه دلتا النيل الحالية لا تزال خليجاً للبحر الأبيض المتوسط، كما كان الخليج الفارسي يمتد شمالاً فوق ما هو معروف الآن بسهل «بابلون» إلى خط عرض الركن الشمالي الشرقي للبحر الأبيض المتوسط.

أما ثانى تلك المراحل الزمنية فقد تحدد لنا الآن (وقد كان يسير جنباً لجنب مع تقدم حياة الإنسان) ونعني به عصر «نضوب الماء»؛ ذلك النضوب الذي كان ينتشر تدريجياً، فالصحراري المعروفة لنا تمام المعرفة في هذه الأقطار لم تكن قد ظهرت بعد؛ إذ كان كل شمال أفريقيا إقليماً ذا أمطار غزيرة ونباتات وفيّرة مكوناً ميدان صيد أنموذجيّاً، وقد عثرت على ثلاثة قوارب نيلية لصيادي الهضبة محفورة على الصخور الواقعة في مجاهل صحراء النوبة فيما وراء «أبو سنبل»، وقد كشف حديثاً الدكتور «سندفورد» مدير مساحة المعهد الشرقي أسلحة الظران التي كان يستعملها هؤلاء الصيادون مبعثرة في أقصاصي الصحراء الجنوبية على مسافة ألف ميل أو أكثر من النيل، ولا تزال هذه الآلات وأسلحة الحجرية الملاقة حيث فقدتها مئات الآلاف من السينين شاهداً صامتاً على المجال الفسيح الذي كان يرتع فيه الصيادون والحيوانات التي كانوا يقتفيون أثراها في وقت كان فيه جميع شمال أفريقيا ممرعاً خصب الجناب. ولا يغرب عن ذهننا أن الأماكن التي توجد فيها تلك الأدلة الصامدة عن حياة الإنسان الغابر، هي الآن مناطق منعزلة قاحلة موحشة لا يجسر أي صياد حديث أن يدلّ إليها في الصحراء؛ لأنه لا يأمل أن يعود على قيد الحياة بعد أن يخترق تلك المجاهل الماحلة.

وقد كان منتصف زمن العصر الحجري القديم مبدأ انحسار المطر، وفي أثره حل الجفاف العظيم الذي حول هضبة شمالي أفريقيا الخصبة إلى تلك البيداء الشاسعة التي

نسميهـا الآن «الصحراء العظمى».<sup>٨</sup> ولقد كانت العوامل الجيولوجية في ذلك الوقت أخذة منذ زمن بعيد تعد موطنـاً جديـداً أكثر ملاءمة وأحسن موقعـاً لصيادي العصر الحجري في الركن الشمالي الشرقي من أفريقيا، فهـنا كانت أفريقيا الحارة تمتد عبر الصحراء إلى الركن الجنوبي الشرقي من البحر المتوسط، وهو مـرـ خـصـبـ منـبـطـحـ زـاخـرـ بـالـأـعـشـابـ النـضـرةـ وبـحـيـوـانـ أـفـرـيـقـيـاـ الدـاخـلـيـةـ مـاـ أـعـطـيـ صـيـادـيـ العـصـرـ الحـجـرـيـ مـأـوىـ لـاـ تـنـفـدـ مـوـارـدـهـ فيـ مـوـقـعـ لـاـ مـثـيلـ لـهـ مـنـ الـأـمـنـ وـالـحـمـاـيـةـ مـنـ الدـخـلـاءـ المـغـيـرـينـ.

ولـاـ بدـ أـنـ حـيـوـانـاتـ أـفـرـيـقـيـاـ الشـمـالـيـةـ الشـرـقـيـةـ بـعـدـ طـرـدـهـاـ مـنـ الـهـضـبـةـ تـنـاقـصـ الطـعـامـ الـمـسـتـمـرـ عـنـدـ النـبـاتـاتـ قـلـيلـةـ جـدـاـ لـاـ تـكـفـيـ دـفـعـ غـائـلـةـ الـجـوعـ وـحـفـظـ الـحـيـاـةـ، قـدـ لـجـأـتـ إـلـىـ شـوـاطـئـ النـهـرـ العـظـيمـ عـنـدـ الـجـزـءـ السـفـلـيـ مـنـ وـادـيـ النـيلـ، فـجـعـلـتـ مـنـهـ مـرـتـعـاـ لـلـصـيدـ مـنـقـطـعـ النـظـيرـ، وـجـنـةـ الـخـلـدـ هـذـهـ الـوـاقـعـةـ فـيـ الـجـزـءـ السـفـلـيـ مـنـ وـادـيـ النـيلـ، وـالـتـيـ نـسـمـيـهـاـ آـنـ مـصـرـ، كـانـتـ تـجـذـبـ إـلـيـهـاـ أـحـيـاـنـاـ مـنـ الـبـدـاـيـةـ صـيـادـيـ العـصـرـ الحـجـرـيـ الـذـيـ كـانـواـ يـسـكـنـونـ هـضـبـةـ شـمـالـ أـفـرـيـقـيـاـ، وـلـكـنـ لـاـ اـضـطـرـهـمـ الـجـفـافـ فـيـ الـنـهاـيـةـ إـلـىـ اـقـتـفـاءـ حـيـوـانـ الصـيدـ فـيـ هـذـاـ الـاتـجـاهـ بـدـعـواـ يـتـخـذـونـ وـادـيـ النـيلـ الضـيقـ مـوـطـنـاـ مـخـتـارـاـ لـهـمـ. وـقـدـ أـقـامـ الـجـفـافـ فـيـ الـنـهاـيـةـ حـوـلـ جـنـةـ الـصـيـادـ هـذـهـ حـاجـزاـ مـنـيـعـاـ مـنـ الـصـحـراءـ لـاـ يـمـكـنـ اـخـتـرـاقـهـ مـنـ ثـلـاثـةـ جـوـانـبـ مـنـ حـدـودـ مـصـرـ –ـ الشـرـقـ وـالـغـرـبـ وـالـجـنـوبـ –ـ وـحـوـلـ وـادـيـ النـيلـ الأـسـفـلـ إـلـىـ مـعـلـ اـجـتمـاعـيـ مـنـعـزـلـ لـاـ مـثـيلـ لـهـ فـيـ سـائـرـ بـقـاعـ الـعـالـمـ؛ـ لـأـنـ النـيلـ هوـ الـنـهـرـ الـوـحـيدـ عـلـىـ كـرـتـنـاـ الـأـرـضـيـةـ الـذـيـ يـنـبعـ مـنـ الـمـنـاطـقـ الـحـارـةـ وـيـنـسـابـ نـحـوـ الـشـمـالـ مـخـتـرـقاـ نـحـوـ ٧٠٠ـ مـيـلـ فـيـ «ـالـمـنـطـقـةـ الـإـقـلـيمـيـةـ»ـ الـتـيـ ظـهـرـتـ فـيـهـاـ أـوـلـ النـظـمـ الـقـومـيـةـ الـعـظـيمـةـ، وـهـيـ الـمـنـطـقـةـ الـمـعـتـدـلـةـ لـلـدـوـلـ الـقـدـيـمـةـ بـيـنـ خـطـيـ عـرـضـ ٤٥ـ ٤٠ـ شـمـالـاـ، وـفـيـهـاـ نـمـتـ،<sup>٩</sup> كـلـ الـعـاهـلـيـاتـ الـقـدـيـمـةـ، هـذـاـ فـضـلـاـ عـنـ أـنـ وـادـيـ النـيلـ فـيـ عـصـورـ مـاـ قـبـلـ التـارـيخـ كـانـ يـتـمـتـعـ بـمـزـيـةـ فـريـدةـ؛ـ إـذـ لـمـ يـكـنـ مـعـرـضاـ لـشـدائـدـ عـصـرـ الـجـلـيدـ، بلـ كـانـ مـنـفـصـلاـ عـنـهـاـ وـمـحـتـيـاـ

<sup>٨</sup> إن الأبحاث التي قامت بها مساحة ما قبل التاريخ Prehistoric Survey التي يديرها المعهد الشرقي لجامعة شيكاغو Oriental Institute of the university of Chicago تحت إشراف الدكتور «كـنـثـ سـانـدـفـورـدـ» Kenneth S. Sandford بـصـفـتـهـ المـدـيرـ، قد أـظـهـرـتـ أـنـ جـفـافـ شـمـالـيـ أـفـرـيـقـيـاـ قدـ بدـأـ فـيـ الـعـصـرـ الـمـوـسـتـيـانـيـ مـنـ الزـمـنـ الـبـالـيـوـلـيـتيـ (ـالـعـهـدـ الـحـجـرـيـ الـقـدـيـمـ)؛ـ أـيـ فـيـ مـنـتـصـفـ الـعـهـدـ الـحـجـرـيـ الـقـدـيـمـ، K. S. Sandford & j. Arkell; Paleolithic (الـنـيـوـلـيـتيـ)، انـظـرـ كـتـابـ .man & the Nile Fairyum Divide, (University of Chicago Press, 1982)

<sup>٩</sup> انـظـرـ المـقـاـلـ المـفـيدـ الـذـيـ كـتـبـهـ.

منها بمياد البحر الأبيض المتوسط الملطفة الواسعة الأرجاء، على حين أن حياة صيادي العصر الحجري الأوروبي في شماله قد عاقدتها عن التقدم الرياح القطبية واندفاع الثلوج التي لا تقاوم.

ولقد كان غربي آسيا على تمام النقيض من مصر، تحوط دائرته الشمالية تلك الهضبة الجبلية الممتدة من البوسفور حتى بلاد إيران، فكان معرضاً بدرجة عظيمة لأخطار ذوبان الجليد المخربة وزمهرير برد القارس، وقد ترجم قصة الطوفان العام التي ورد ذكرها في «بابل» ثم في التوراة إلى فيضان جليدي من هذا النوع. ولقد كانت هذه القوة الطبيعية المزعجة المغيرة من المرتفعات الشمالية الواقعة في غرب آسيا نذيراً لغارات بشيرية متتابعة كانت كذلك تنزع من هذه المرتفعات وتغمر الإقليم في دورات معلومة؛ فتقلب النظام الاجتماعي والحكومي القائم. ولذلك كان التقدم البشري في الإقليم إذا خطا خطوطه الأولى نحو التطور الاجتماعي لا يلبث أن يعاشر وتنزل به قدمه، فيرجع إلى سيرته الأولى فيحاول النهوهض مرة أخرى ويعاني نفس العملية المرة بعد المرة. بمثل هذا تناوبت القوى المغيرة من طبيعية وإنسانية على وقف التطور الاجتماعي في بابل، وقد كان لزاماً علينا أن نعتبر دوافع الغزو الأجنبي قوة مجددة لولا ما ظهر لنا من أن تلك الفكرة قد غالى في تقديرها بعض المؤرخين؛ فالشجرة الضخمة تقف في وجه الرياح بفضل قوة تلك الحلقات الصلبة التي تنمو في جذعها سنويًا، والتي ربما كانت تنمو فيها منذ قرون وتبقي متأصلة في داخل تركيب جذعها العظيم، فالقوة في مثل هذه الشجرة يمكن أن تتخذ مثلاً للتوضيح نمو النظام القومي الذي اكتسب زيادة قوته بالبناء المستمر، ولكن الشجرة التي تعصف بها الريح مراكباً وتزعزعها من الأرض أحياناً تبقى دائمًا قصيرة عارية. ولم يكن من باب الصدفة أن سقوط المدينة البابلية في القرن الثامن عشر قبل الميلاد وغزوها على يد الدولة الكاسيلية بعد أن بلغت قوتها في عهد أسرة «حمورابي» أعقبه نضوب ثقافي استمر مدة ألف سنة أو يزيد.

وعلى العكس من ذلك نرى – كما أسلفنا – أن الجفاف الذي حدث في شمال أفريقيا قد جعل وادي النيل في معزل، وكوئن منه ذلك المر الضيق المحمي الذي لا مثيل له على سطح عالمنا، وهو يمتد شماليّاً وجنوبيّاً، فأحد طرفيه في المناطق الحارة، والطرف الآخر يشرف على بحر داخلي عظيم في المنطقة المعتدلة، وكان يتمتع بميزات طبيعية فريدة في نوعها، فقد كان منعزلاً ومحمياً بشكل جعل التطور البشري فيه سهلاً؛ ذلك التطور الذي رغم بعض الغزوات الأجنبية ظل مستمراً آلافاً من السنين دون أي عائق جدي. وفي أيامنا

هذه تتكشف التربة المصرية على حدود الصحراء عن قبور أقدم الجبانات المعروفة في العالم كله، ونجد في هذه القبور خلف صيادي العصر الحجري في وادي النيل عندما كانوا في بداية الانتقال إلى عصر المعادن، وذلك قبل ٤٠٠٠ سنة ق.م بزمن يذكر، ومن الجائز أن يكون قبل هذا العهد بكثير، وكانوا قد استأنسوا أهم الحيوانات المزنلية، وانتقلوا إلى دور حياة الفلاح.

والدلائل تؤيد رأي من قال إن هؤلاء المصريين الذين عاشوا في عصر ما قبل التاريخ الدفونين في أقدم الجبانات، هم وأجدادهم كانوا أقدم مجتمع عظيم على الأرض استطاع أن يضمن لنفسه غذاء ثابتًا باستئناس الموارد البرية من نبات وحيوان، على حين أن تغلبهم على المعادن فيما بعد وتقدمهم في اختراع أقدم نظام كتابي، قد جعل في أيديهم السيطرة على طريق التقدم الطويل نحو الحضارة.

فيتضح مما تقدم أن وادي النيل المعشب الواقع شرقي أرض الصحراء لم يجذب إلى داخل جدرانه الصخرية المنكمشة صيادي ما قبل التاريخ المشتتين على ساحل أفريقيا الشمالي فحسب، بل هيأ لهم مجتمعين التسلط على كل الموارد الازمة للتقدم الإنساني في أحوال حسنة جدًا، لدرجة جعلت الجماعات المحلية التي كانت تتالف منها البلاد تتوحد تدريجيًّا، حتى أصبحت أول مجتمع عظيم مؤلف من عدة ملايين يحكمهم ملك واحد وفي أيديهم كل الأسس الرئيسية الازمة للحضارة. ففي القرون التي تقع بين ٥٠٠٠، ٣٥٠٠ ق.م. قامت أول دولة متحضرة كبيرة في وقت كانت فيه أوروبا ومعظم غربي آسيا لا تزال مسكونة بجماعات مشتتة من صيادي العصر الحجري.

والأرجح أن أول اندماج تألفت به أمة واحدة حدث في وقت لا يتجاوز سنة ٤٠٠٠ ق.م، وقد كان من نتائجه أن بقية البلاد متحدة مدة بضعة قرون أطلق أنها عليها الآن اسم «الاتحاد الأول». وكان من نتائجه تأسيس حكومة مركبة قوية تعد أقدم نظام إنساني معروف يضم عدة ملايين من الأنفس.<sup>١٠</sup> ولما تألف «الاتحاد الثاني» فيما بعد بدأ تطور قومي في شكل هائل في نظام الحكم ونواحي الاقتصاد والاجتماع والدين والعمارة والفن والأدب، أخذ يسير بخطى ثابتة مدة ألف سنة من القرن الخامس والثلاثين إلى القرن الخامس والعشرين ق.م. وهذا العصر البالغ ألف سنة هو مرحلة فريدة في حياة الإنسان

<sup>١٠</sup> إن الاتحاد الأول هو كشف حديث، ولم يكن معروفاً عندما نشأت طريقة تقسيم تاريخ مصر إلى أسرات ملوكية، أما عهد الأسرات كما هو فبدايته ما يسمى «الاتحاد الثاني».

على الأرض؛ لأنه يوضح لنا أن أول فصل في تقدم الحياة البشرية إنما هو عملية اجتماعية، تكشف لنا عن مبدأ ظهور العوامل الاجتماعية وتأثيرها في المجتمع الإنساني. ومن المهم أن نؤكد كلمة «فريدة» التي استعملناها في العبارة السابقة؛ لأنه لم يكن في هذا العصر بعيد نمو مطرد متلاعق في أية بقعة أخرى من بقاع العالم القديم، وإن مدة الألف السنة هذه هي التي وضعت مصر من الوجهة الخلقية والثقافية في مرتبة تفوق بكثير ما كان في بابل، حيث كانت الشحنة قائمة بين بعض المدن وبعضاها الآخر؛ تلك المدن التي كانت تؤلف ممالك صغيرة تناضل عن شئون محلية ضئيلة، واستغرق نضالها مدة الألف السنة السابقة بعينها، بل بقي بعضها على هذا النحو بعد ذلك مدة طويلة. ولقد كان الاتجاه الرئيسي في معرك الحياة فيما قبل السنين الألف المذكورة التي تعد أساسية وهامة في التقدم الاجتماعي، هو العمل على تقدم الإنسان في التغلب على عالم المادة، وعلى ذلك يكون وادي النيل في نظرنا هو أول مسرح اجتماعي يمكننا أن نلاحظ فيه الإنسان خارجاً منتصراً من كفاح طويل مع الطبيعة، وداخلاً مسرح العوامل الاجتماعية الجديدة ليبدأ كفاحه الشاق بيته وبين نفسه، وهو كفاح لم يكيد يتخطى بدايته حتى يومنا هذا.

إينا عشر الأميركيين على استعداد خاص لذرك ونقدر الانقلاب العجيب الذي جعل من الأرض الفاحلة أرضاً ذات مدن زاهرة ... فإن آباءنا الذين قاموا مجهداتهم بإنشاء مدن عظيمة ثرية على طول أراضينا الشاسعة، إنما تسلموا الفن والعمارة والصناعات والتجارة والتقاليد الحكومية والاجتماعية بطريق الوراثة عن أجدادنا الأوروبيين، ولكن في ذلك العصر السحيق الذي نحن بصدده بدأ الانتقال من الوحشية إلى المدينة بكل مظاهره الخارجية في الفن والعمارة من لا شيء. وليس أهمية ظهور المدينة في وادي النيل منحصرة في بهاء مبانيها فحسب، بل لأنه كان أيضاً تطوراً اجتماعياً مستمراً دون أي عائق أكثر من ألف سنة، أشرق لأول مرة على كرتنا الأرضية، مقدماً لنا أول برهان على أن الإنسان الذي هو أرقى المخلوقات الفقارية التي ظهرت على وجه البسيطة أمكنه أن يخرج من الوحشية إلى المثل الاجتماعي الأعلى، ويظهر الحياة الإنسانية بمظهر لم ير الكون كله — على ما نعلم — أرقى منه.

وفي أيامنا يدخل السائح وادي النيل وكأنه دخل أرض العجائب، على أبوابها تلك الأهرام الضخمة التي طلما تخيل منظرها منذ نعومة أظفاره. وعندما يصعد في الوادي مع النهر يرى فيها وراء الشواطئ الي تحفها النخيل أسوار معابد واسعة توصل إليها من الشاطئ طرق مزينة بتماثيل أبي الهول، ويشرف عليها مسلات ضخمة شاهقة الارتفاع

وقد اعات وعمد فخمة، ولكن قلما يخطر ببال ذلك السائح أنه في أمريكا ووادي النيل سواء بسواء يسبق القفر كل ما يرى من فن وعمارة. فحيث تقوم الآن هذه الآثار الحجرية العظيمة كانت تمتد يوماً ما تلك الغابات الكثيفة التي كانت تمتد في أودية النيل الضيقة، وكانت خالية من السبل آلاً من السنين، اللهم إلا مسالك الصيادين الضيقة التي كانت تُرى ملتوية بين الأعشاب ومؤدية إلى حافة الماء. ولم يكن لسكان وادي النيل في عصر ما قبل التاريخ أحد متضيرون يرثون منهم أية ثقافة، ولا بد أن تجد أن في خبرة هؤلاء القوم التي كانت آخذة في التعمق، وفي أفقهم الذي كان آخذًا في الاتساع؛ ذلك السحر الذي حول هؤلاء الصيادين السجج ومساكنهم الصغيرة المصنوعة من الطين وأصحاب من الخوص إلى مجتمع عظيم يسيطر عليه رجال ذوو سلطان وخياط واسع وأصحاب آمال ضخمة، أحراز لم تغلّ أيديهم التقليد فعمرت تلك البقاع التي كانت يوماً غابة، ولم يكتفوا بنشر هذه الآثار فيها على طول النهر وعرضه، بل أدركوا كذلك المعنى السامي لقيم الأشياء الاجتماعية والأخلاق البعيدة عن الأنانية، مما لم ينبعق فجره على العالم من قبل. وإن الذي يعرف قصة تحول صيادي عصر ما قبل التاريخ في غابات النيل إلى ملوك ورجال سياسة وعمارة ومهندسين وصناع وحكماء وأنبياء اجتماعيين في جماعة منتظمة عظيمة مشيدين تلك العجائب على ضفاف النيل في وقت كانت أوروبا لا تزال تعيش في همجية العصر الحجري، ولم يكن فيها من يعلمها مدنية الماضي؛ من يعرف كل هذا يعرف قصة ظهور أول مدينة على وجه الكرة تحمل في ثناياها صورًا خلقية ذات بال.

فالمدنية في أعلى معانيها قد ولدت إذن في الركن الجنوبي الشرقي في البحر الأبيض المتوسط، ومع ذلك قد كان هناك منذ البداية تقدُّم هام نحو المدينة في غرب آسيا المجاورة؛ وبخاصة في بابل، حيث ظهرت في نهاية الأمر ثقافة ما تمتاز بتقدمها المطرد في الشؤون العملية والتجارية والقضائية، وفي الوقت نفسه كان من عناصرها البارزة الاعتقاد بأن مصير الإنسان يمكن قراءته في النجوم، حتى إن حذقها المدهش لدرس الأجرام السماوية وضع مقدمة أصبحت في يد الإغريق أساساً لعلم الفلك، غير أن الحضارة البابلية كانت تسودها في جميع أدوارها روح الاقتصاد التجاري والكد في الحاجيات الآلية؛ مما حرم التطور الاجتماعي البابلي حتى من الأسس الأولية للدرج نحو مراعاة الغير، والعمل على نفعهم، فكان الأساس الخلفي اللازم للعدالة بين الجميع معذوماً كلياً، حتى إن دستور قوانين «حمورابي» يقضي في العدالة حسب المركز الاجتماعي للمدعي أو المذنب. أما الانعدام التام للفوارق الاجتماعية أمام القانون الذي هو من أرقى مظاهر الحضارة

المصرية فلم يكن معروفاً في بابل، وكان نتيجة ذلك أن المبادئ الأخلاقية في بابل لم تساهم إلا بالنذر اليسير — إن لم تكن لم تساهم بشيء مطلقاً — في الإرث الأخلاقي الذي ورثه العالم الغربي.

وقد أدى اندماج المدنية القديمة في الشرق الأدنى إلى نشوء ما يمكن تسميته الثقافة المصرية البابلية، أو نواة ثقافة الشرق الأدنى، وظلت أمم الغرب لا تكاد تحس حتى جيلنا الحاضر بالحقيقة البالغة الأهمية، وهي أن كلا الحضارة المصرية والحضارة البابلية قد بلغت قمتها ثم أخذت في التدهور قبل قيام الحضارة العبرانية. كلنا نعلم أن الثقافة المصرية البابلية قد دفعت الحضارة الأوروبية نحو السير، ولكن ليس من بين أهل العصر الحديث إلا القليلون من يعرفون تلك الحقيقة البالغة الخطورة في تاريخ الأخلاق والدين، وهي أن كلاً من الثقافة المصرية والبابلية قد غدت ودفعت الحضارة العبرانية إلى السير. ونجد فيما بعد تياراً من المؤثرات الشرقية القديمة التي تعد المسيحية من أظهرها مستمراً في المسير نحو أوروبا، وانتهى به الأمر أن قلب الدولة الرومانية في القسطنطينية إلى حكومة استبدادية شرقية بقي أثراها ظاهراً إلى ما بعد الحروب الصليبية بزمن بعيد.

ومثل هذه التأملات تحيط لنا اللثام في الحال عن الوحدة العجيبة في تاريخ حياة الإنسان، فإن تاريخ الشرق الأدنى يقع وراء تاريخ أوروبا، كما أن تاريخ أوروبا يقع وراء تاريخ أمريكا. وبالرجوع إلى الوراء بالشرق الأدنى القديم خلف الأزمان التاريخية نصل إلى عصور تطور إنسان ما قبل التاريخ، فيطول بذلك مدى المراحل المكونة لحياة الإنسان المتصلة هكذا بأمريكا فأوروبا فالشرق الأدنى فإنسان ما قبل التاريخ فالأزمان الجيولوجية. وهذا التقسيم الحديث جداً الذي هو من وضع أحد المؤرخين يكشف لنا لأول مرة أن حياة الإنسان وحده لا تتجزأ ظلت تتطور تطوراً متعاقباً من «البرت» (البلطة) الحجرية إلى شظايا قنبلة سنة ١٩١٤، وكلهما مدفونتان جنباً لجنب في ميدان قتال السوم. لذلك فإن بحثاً شاملًا للشرق الأدنى القديم نقوم به بأعين مفتوحة وبأغراض أرقى من حذق الأرقام التاريخية التي كانت محببة منذ زمن طويل إلى قلوب زملائنا المؤرخين القدماء، تظهر لنا لأول مرة العصور التاريخية المعروفة في حياة الإنسان الأوروبي كمنظر مرتكز إلى لوحة عظيمة تتناول مئات الآلاف من السنين. وفي هذا المنظر الضخم الذي لا يمكن تصوره إلا بدرس تاريخ الشرق، تنكشف أمامنا صورة شاملة بهيجه ك المجال حياة البشر في عصورها المتعاقبة مما لم يستطع أن يتصور مثله أي جيل سبق، هذا هو «الماضي الجديد».

ومهما يكن من أمر العلوم والفلسفة فإن التاريخ والأخلاق وعلم اللاهوت لم يكن لها شأن يذكر في هذا البحث الضخم؛ ففي تاريخ علم الأخلاق يكشف لنا «الماضي الجديد» فجأة تلك الحقيقة التي ظلت مجهولة منذ زمن بعيد؛ وهي أن المدنية العبرانية بكل ما اشتغلت عليه من وثائق ذات تأثير عميق في المبادئ الدينية والخلقية، ليست إلا مرحلة من المراحل النهائية للرقي البشري القديم، ذلك الرقي الذي سبقته عصور تجريبية منتجة ومبدعة في الناحيتين الاجتماعية والخلقية على ضفاف النيل والفرات. ويجب علينا إذن أن نمهد أذهاننا إلى قبول الحقيقة القائلة بأن الإرث الخلقي الذي ورثه المجتمع المتدين الحديث يرجع أصله إلى زمن أقدم بكثير جدًا من زمن استيطان العبرانيين فلسطين، وإن ذلك الإرث قد وصل إلينا من عهد لم يكن فيه الأدب العبراني المدون في التوراة قد وجد بعد.

وفي خطبة وعظ ألقاها حديثًا واعظ من أقدر الوعاظ الأميركيان، أجed أن اللحمة الآتية تتطلع إلى وقت إذا تصفح فيه مؤرخو المستقبل أخبار عصرنا رحبا به «عصر خطير» أشرقت فيه شمس العدالة بالشفاء من جناحيها.<sup>١١</sup> وهذه الاستعارة المتداولة مأخوذة بلا شك من الأدب العربي، ولكن كما سنرى قد استعارها العبرانيون من مصر حيث أشرقت «شمس العدالة» قبل أن تشرق على فلسطين بأكثر من ألفي سنة. وإذا قدر لهذه الشمس أن تشرق ثانية على جيلنا الحالي فإنها ستكون القمة لنهج الرقي البشري الذي ظل يرقى بحياة الإنسان منذ آلاف السنين قبل عصر «الأنبياء» المعترف به من زمن بعيد عند رجال اللاهوت.

وسنرى الآن ماذا يكشف لنا «الماضي الجديد» كما أظهرته لنا أحدث البحوث الجديدة بما يختص بالخبرة الإنسانية القديمة التي وصلت بالإنسان لأول مرة إلى الشعور بأعلى القيم، حتى انتهت مغامرته بابتهاق فجر الضمير وفتح عصر الأخلاق.

<sup>١١</sup> من خطبة دينية ألقاها الدكتور «هنري سلوان كفن» في ٢ أكتوبر سنة ١٩٣٢، كما اقتبس في جريدة The New York Times الصادرة في ٣ أكتوبر سنة ١٩٣٢ ص ١٢ على أن ما سبق ذكره لا يقصد اعتبار الدكتور كفن واحدًا من رجال اللاهوت التقليديين.

## الفصل الثاني

# آلهة الطبيعة والمجتمع الإنساني

إله الشمس

مما هو جدير بالاهتمام أن نلاحظ ما صار إليه الجنس البشري في مصر التي كانت تعتبر «جزيرة المنعمين» في مدة خمسة آلاف سنة، وأن نقتفي – كما هو في صدورنا الآن – آثاره وهو متتطور خلال بضعة أجيال كان يستعمل فيها الآلات والأسلحة الحجرية العتيقة إلى استعمال الأزميل النحاسي، وبلغه تلك الدقة البنائية العجيبة التي تتجلى لنا في بناء الأهرام مع ضخامتها المدحشة، وارتفاعه من سكنى الكوخ المصنوع من غصون الشجر إلى إقامة القصور الفاخرة الزاهية المجملة بالقيشاني والمؤثثة بالرياش الفاخر والذهب المرصع، ثم بعد ذلك نأخذ في تفصيل تلك الخيوط الذهبية التي حيك منها حياته المتعددة النواحي التي صارت في النهاية تؤلف نسيجاً متيناً فخماً من المدنية. وإننا نحاول هنا اقتقاء أثر خيط واحد فقط من تلك الخيوط التي حيك منها هذا النسيج؛ وذلك لأنه يتعرج هنا وهناك بالتواءاته الدقيقة المعقدة في كل جهاته.

والواقع أنه لا توجد قوة أثرت في حياة الإنسان القديم مثل قوة «الدين»؛ لأن تأثيرها يشاهد واضحًا في كل نواحي نشاطه، ولم يكن أثر هذه القوة في أقدم مراحلها الأولى إلا محاولة بسيطة ساذجة يتعرف بها الإنسان ما حوله في العالم، ويختضعه بما فيه الآلة لسيطرته، فصار وازع الدين هو المسيطر الأول عليه في كل حين، فما يولدده الدين من مخاوف هي شغله الشاغل، وما يوحى به من آمال هي ناصحة الدائم، وما أوجده من أغياد هي تقويمه السنوي، وشعائره – برمتها – هي التربية له والداعفة له على تنميته الفنون والآداب والعلوم.

على أن الدين لم يمس حياته في جميع نواحيها فحسب، بل الواقع أن الحياة والفكر والدين امتزجت عنده بعضها ببعض امتزاجاً لا انفصام له يتكون منها كتلة واحدة تتدخل بعضها في بعض مؤلفة من المؤثرات الخارجية والقوى الإنسانية الباطنية. ولذلك كان طبيعياً ألا يقف الدين جاماً من غير أن يتمشى مع هذه العوامل الدائمة التطور من مرحلة إلى مرحلة. هكذا كان الحال منذ أقدم العصور التي وصل إليها علمنا، وكل الأسباب تحملنا على الاعتقاد بأن الحال ستنستمر كذلك: تطور وارتقاء. وسنرى الآن شيئاً من هذا التطور الذي ظل فيه الكفاح قائماً بين العالم الظاهري المحيط بالإنسان، والعالم الباطني الكامن في نفسه، حتى تكون الدين وتحدد وأفضى بالتدريج في نهاية الأمر إلى ظهور المبادئ الأخلاقية عند أقدم مجتمع بشري عظيم في خلال مدة تربو على ثلاثة آلاف سنة.

وسيكون في قدرتنا تتبع سير هذا المنهاج بأظهره بيان إذا ابتدأنا باستعراض ملخص تاريخي بسيط يكون بمثابة نظرة عجل على مراحل تطور الرقي الأخلاقي عند المصريين الأقدمين. وجدير بنا؛ إذ وصلنا إلى هذا المكان، ألا ننسى الحقيقة المتفق عليها الآن وهي: أن الدين في طوره الأول لم تكن له علاقة بالأخلاق كما نفهمها الآن، كما أن المبادئ الأخلاقية الأولى لم تكن سوى عادات شعبية قد لا تكون لها علاقة بالشعور بالآلهة أو الدين. وقد كانت مظاهر الطبيعة أول ما أشعر المصري بوجود الآلهة، مثله في ذلك مثل الشعوب الأخرى القديمة؛ فكانت الأشجار والينابيع والأحجار، وقمم التلال، والطيور والحيوانات في نظره مخلوقات مثله أو مخلوقات حلت فيها قوى طبيعية غريبة لا سلطان له عليها، ومن ثم كانت الطبيعة أول مؤثر مبكر في عقل الإنسان، فوصف له العالم الظاهري أولاً بعبارات دينية رهيبة، وصارت مظاهر الإلهية الأولى في نظره هي القوى المسيطرة على العالم المادي، فلم يكن في تصورات الإنسان القديم بادئ أمره معنى لملكة اجتماعية أو سياسية، بل ولا معنى لملكة روحية تكون السيادة العليا فيها للآلهة، وكان أبعد ما يتوهّمه عباد الله من هذه الآلهة أن إلههم يحمل في نفسه فكرة الحق أو الباطل، أو أنه يرغب في وضع هذه المطالب على كاهل عباده الذين كانوا يرون من جانبهم أن غاية ما يطلبه إلههم منهم هو تقديمهم القرابين زلفى له كما كانوا يفعلون لرؤسائهم المحلي سواء بسواء. على أن أمثل هذه الآلهة كانت في جملتها آلهة محلية كل منها معروفة لدى منطقة معينة فقط، ولكن كثيراً ما كان يمتد الاعتقاد في إله ما إلى جهات بعيدة في العالم القديم بسبب الهجرة أو انتشار السكان.

وفي العهد الذي جاء بعد سنة ٤٠٠٠ ق.م بذات الحكومة؛ أي النظام السياسي الذي كانت البلاد تحكم به في عهد الاتحادين المتعاقبين، تحوز مكانة في أذهان القوم بجانب ما حازته دنيا المظاهر الطبيعية. وهذا الاتحادان اللذان يعدان أقدم ما عرف من الأنظمة القومية العظيمة في تاريخ الإنسان قد وضعوا أمام أعين الناس صوراً خلابة لمظاهر الحكومة، فكان لذلك على مmer الزمن أعمق أثر في الدين، ومن ثم بذات المظاهر الحكومية تنتقل إلى عالم الإلهية حتى صار إله العظيم يُسمى في بعض الأحيان «ملكاً».

وفي الوقت نفسه كانت علاقات الحياة الاجتماعية تؤثر تأثيرها في الدين من زمن بعيد أيضاً، فوصلت دائرة حياة الأسرة إلى درجة سامية من الرقي تزيينها العواطف الرقيقة التي أوشكت على التعبير عن مظاهر الرضي أو السخط، وأفضت إلى تصورات عن السلوك الحميد والسلوك المعيب. وبذلك بذات المشاعر الباطنية «للضمير» تسمع صوتها للإنسان، ولأول مرة صار الإنسان يدرك القيم الأخلاقية كما نعرفها نحن الآن. وعلى ذلك أصبحت قوة الإنسان الظاهرة المنظمة، وقوة الوازع الخلقي الباطنة فيه، تؤلفان قوتين مبكرتين في تشكيل الديانة المصرية. وتدل المصادر التي وصلت إلينا على أن الوازع الخلقي قد شعر به المصريون الأقدمون قبل أن يوجد الشعور به في أي صنع آخر، فإن أقدم بحث عُرف عن «الحق والباطل» في تاريخ الإنسان عشر عليه في ثانياً مسرحية «منفية» تشييد بعظمة مدينة «منف» وسيادتها، ويرجع تاريخها إلى منتصف الألف الرابع ق.م.

ويidel شكل هذه المسرحية بدهاهة على أنها بحث في أصول العالم ما بين ديني وفلسفي، وهي من تأليف طائفة مفكرة من الكهنة في المعابد المصرية، غير أن موضوعها لم يتتناول ما كانت عليه حياة الشعب المصري بأسره في ذلك الحين، وسنرى كذلك كيف أن عامة الشعب أخذت بدورها فيما بعد تشعر بالوازع الخلقي الذي يصرّفها في حياتها. وعلى ذلك يكون الشعور الخلقي قد انحدر تدريجياً من طبقة أشراف رجال البلاط الملكي وطائفة كهنة المعابد إلى أشراف رجال الأقاليم أولاً ثم إلى عامة أفراد الشعب ثانياً.

وقد ظهرت أقدم فكرة عن النظام الخلقي تجري على قواعد راسخة في عهد الاتحاد الثاني تحت سيطرة حكومية ثابتة، وهذا النظام كان يعبر عنه في اللغة المصرية القديمة بكلمة مصرية قديمة واحدة جامعه لها خطرها هي كلمة «ماعت»، ويراد بها الحق أو العدالة أو الصدق. وقد مكث هذا النظام راسخاً مدة ألف سنة من القرن الخامس والثلاثين إلى القرن الخامس والعشرين ق.م. وقد كان لهذا النظام الأثر العميق في العقل

البشري، فلما سقط هذا النظام في نهاية ألف السنة المذكورة حلت بالحياة البشرية كارثة تشبه الكارثة التي حلت بالمدينة الخالدة في أوروبا<sup>١</sup>، وغيّرت نظر بني البشر نحو الحياة؛ إذ في فترة الضعف السياسي التي جاءت عقب سقوط هذا النظام بدأت القيم الأخلاقية الباطنة التي لا يمكن محوها تدرك من جديد بحالة واضحة أكثر من ذي قبل. ففي القرن الثالث والعشرين قبل الميلاد كتب أحد ملوك «أهناس» (وهو مجهول الشخصية فيما عدا ذلك) لابنه وخلفه كتاباً يذكر فيه ما للقيمة الأخلاقية من سمو المنزلة.

وما أصبحت الأخلاق منبونة أثر سقوط النظام الخلقي القديم، وتدحرج الفضيلة نفسها «ماعت» حتى صارت لا تدرك إلا بشعور خلقي أكثر حساسية عن ذي قبل، ظهر المجتمع الفاسد الأخلاق المنحل النظام الذي جاء بعد عصر الأهرام بشكل لا أمل في إصلاحه في نظر بعض فلاسفة الاجتماع الذي هالهم ما رأوه من تداعي ذلك النظام الخلقي القديم، ثم ظهر على أثر ذلك لأول مرة في التاريخ عصر التشاؤم وزوال الوهم، فإن رسل الاجتماع في ذلك الوقت رسموا لنا صورة بشعة عما كان موجوداً من الفساد والفوضى في ذلك العهد، فأظهروها بعبارات مملوءة بالتهديد والتوعيد، وبالغوا في وصف ذلك أيما مبالغة، حتى إنهم في إحدى الحالات وجهوا تلك التهديدات لشخصية الملك نفسه. غير أنه على الرغم من ذلك كان لا يزال هناك نفر من بين هؤلاء الحكماء المصريين من لم يفقدوا الأمل في الإصلاح، فقاموا بأول جهاد مقدس لإنقاذ العدالة الاجتماعية. ومن المدهش حقاً أن كان المثل الأعلى لحكماء الاجتماع هؤلاء آخذًا شكل رسالة التبشير بقدوم المخلص التي جاءت فيما بعد، وهي الاعتقاد بمجيء حاكم عادل يكون فاتحة عصر ذهبي لإقامة العدالة بين جميع بنى البشر، وقد ورث عنهم العبرانيون هذا الاعتقاد فيما بعد.

وفي العهد الذي عادت فيه الحكومة المنظمة للبلاد وتقدم المجتمع الإقليمي في العهد الإقطاعي الذي ابتدأ قبل حلول عام ٢٠٠٠ ق.م ظهر تأثير هذا الجهاد المقدس في شكل المطالبة بالعدالة الاجتماعية، وتمثل ذلك في تصور نظام ملكي سمح أبوبي رحيم يحمي المُثُل العليا للمساواة الاجتماعية. ولما كان عالم الآلهة لا يزال على اتصال وثيق بشئون الأمة السياسية، فإنها لم تلبث أن أحست بهذا التأثير الجديد، فانتقلت صفات العدالة

<sup>١</sup> يقصد بالمدينة الخالدة: روما.

الاجتماعية من وصفها للحكومة الملكية الفاضلة إلى صفات إله الدولة، فازدادت بذلك المزايا الخلقية التي كانت تنسب إلى حد ما للإله طوال مدة تربو على ألف سنة، فقد كان الإله في نظر أتباعه من زمن بعيد يعتبر «ملكاً»، فأصبح الآن زيادة على ذلك «ملكاً فاضلاً» بالمعنى الاجتماعي، يريد من أتباعه أيضاً أن يعيشوا عيشة فاضلة.

وإننا نجد الاعتقاد بوجود إله يهب الحياة للطيب ويقدر الموت للخبيث، وارداً في «المسرحية المنفية» التي كُتبَت في منتصف الألف الرابع قبل الميلاد، أما فكرة المحاكمة في «الحياة الآخرة»، وقد أخذت تتحدد بوضوح مطرد امتد إلى ما بعد عام ٣٠٠٠ ق.م؛ فلم تكن الفكرة في أقدم أشكالها تفترض حضور جميع الناس أمام المحكمة، إنما افترضت محكمة عدالة كالتالي توجد على وجه الأرض يحضر أمامها الأفراد لصلاح الخطأ، فكان في أول الأمر لزاماً على الشخص المتهم فقط أن يحضر أمام المحكمة في «الحياة الآخرة» ليظهر براءة نفسه. على أن فكرة المحاكمة العامة نشأت في باكورة العهد الإقطاعي قبل عام ألفين قبل الميلاد، ثم أصبحت المحاكمة فيما بعد في أوائل عهد الدولة الحديثة ( حوالي ١٦٠٠ ق.م) لا تقتصر على حصر تفصيلي لكل المخالفات الخلقية، وإنما صارت امتحاناً خلقياً قاسياً، بل معياراً شاملًا للقيمة الأخلاقية لحياة كل إنسان.

وقد أصبح الشعور بمثل هذه المحاكمة وازعاً خلقياً قوياً كما أراده أولئك الحكماء الذين خلقوه، غير أن سلطان تلك المحاكمة ما لبث أن مُسْخَ مبكراً بالعوامل السحرية التي جاءت في كتاب الموتى الذي ألفه كهنة المعابد للكسب منه؛ إذ زعموا فيه أن يكون وسيلة تساعد الميت على التخلص من العقوبة بمخادعة وتضليل ذلك القاضي الرهيب.

وفي القرن السادس عشر ق.م ابتدأ عصر الفتوحات الدولية: السياسية منها والدينية، فاتسع بذلك أفق التفكير الديني حتى وصل بعد عام ١٤٠٠ ق.م إلى قمته بظهور أول عقيدة للتوحيد عرفها التاريخ. على أن وجود السيادة لإله واحد عالمي لم تزد شيئاً في الرقي الخلقي عند المصريين الأقدمين؛ لأن ثروة العاهليّة قد أفسدت أخلاق الكهنة. وإن آخر تطور خلقي عظيم في الديانة المصرية مما حدث فيما بعد، نشاً على ما يظهر خارج المعابد بعيداً عن ديانة الحكومة؛ إذ ذاك [١٢٠٠-١٠٠٠ ق.م]، وكان ذلك التطور يرمي إلى الشعور بالخطيئة؛ أي إلى اعتراف المؤمن بحقارة نفسه مع امتزاج ذلك بالثقة الشخصية العميقية في رحمة الله وعلمه وعنایته الأبوية إلى أن يؤدي ذلك به إلى اتصال روحي بالله. ولقد أحدثت تعاليم الحكماء المصريين في ذلك العصر بوجه خاص تأثيراً عميقاً في التفكير العبراني الديني، وباستيطان هذه التعاليم في فلسطين قطعت المرحلة

الأولى في انتقالها الطويل من مصر لتصل إلينا نحن أهل هذا العالم الحديث. على أنه في مصر نفسها أخذت هذه الحال التي تعتبر أقدم ما عُرف عن الزهد والورع الشخصي في معناه الروحي العميق تنحط بالتدريج بتأثير رجال الكهانة الذين تطرفوا بتغاليهم في دينهم في أيام الحكم الإغريقي الروماني في مصر.

وهكذا يمر أمامنا دور عظيم من الخبرة البشرية كاشفاً لنا في مدى ثلاثة آلاف سنة من حوالي ٤٠٠٠ سنة ق.م، عن ظهور أول مجتمع إنساني عظيم وانتقاله من مرحلة إلى مرحلة أخرى في أطول تطور أخلاقي يمكن للباحث تعقبه في مدة حياة أي مجتمع بشري. وتظهر لنا خطورة هذا التطور بوجه خاص إذا رأينا أنه على ما نعلم كان أول شيء في بابه، وأنه بذلك أثبت وجود حقيقة لم تكن معلومة من قبل؛ وهي: أن أرقى ذوات الثدي التي برزت على هذا الكوكب لم يكن في مقدورها فحسب أن ترقى إلى ذلك الأفق من التمدن الذي عيناه من قبل، بل إن هذا الرقي كان يشتمل كذلك على إدراك قيم جديدة سامية انتقلت بالتطور الإنساني إلى أسمى عالم خلقي لم يسبق له نظير. وبإمامطة اللثام عن ذلك العالم الجديد للإنسان دخلت لأول مرة أمثال هذه العناصر الأخلاقية في ذلك التطور العظيم في حياة البشر الأولى في مصر وخارجها. ولا بد أن تطور حياة مثل هذه الأمة العظيمة وأدابها خلال ثلاثة آلاف من السنين قد أثر تأثيراً عميقاً مطرباً على أقرب جيرانها في فلسطين خاصة، بل على كل أنحاء الشرق الأدنى، وأن النهضة التي أوجدها هذه الحركة بين العبرانيين قد أفضت إلى تقليد خلقي وديني انتقل فيما بعد إلى المدنية الغربية، واستمرت بذلك مراحله الأخيرة عاملًا خلقياً قوياً في حياتنا إلى اليوم.

ويمكنا الآن بعد أن استوعبنا المختصر العاجل أن نتعقب بحثاً أوسع عن ذلك التطور الطويل المدى الذي ارتقى به أهل وادي النيل إلى المثل العليا في الأخلاق. على أن المصادر التي لدينا لدرس الرقي الخلقي في العصور الأولى لمثل هذا الشعب القديم ضئيلة جدًا، ونجدها كذلك إلى أن نصل إلى عصر اختراع الكتابة التي أفضت إلى وجود «المصادر المدونة».

وأقدم هذه «المصادر» لا تبدأ تفيينا في مصر إلا بعد عام ٣٠٠٠ ق.م، مع أنه توجد لدينا «مصادر» متأخرة عن ذلك تلقي ضوءاً هاماً على ما سبق هذا العهد من مراحل رقي الأجداد وتقديمهم، ولكن «المصادر» المكتوبة وحدتها لا يمكن أن ترجع بنا قط إلى بداية التطور.

أما ما نعتمد عليه في معلوماتنا عن أقدم حياة عُرفت للإنسان في وادي النيل فهو الوثائق المادية المحسنة، وهي تكاد تنحصر في الأسلحة والآلات الحجرية، وفيما يلي ذلك

تكشف لنا «جبانات عصر ما قبل التاريخ» التي تحتوي على الآلاف من القبور العتيقة المنتشرة على حافة الصحراء شيئاً عن المعتقدات الدينية التي كان سكان وادي النيل يدينون بها في الأيام الخالية التي يرجع عهدها إلى العصر الحجري الأخير. والزمن الذي بين أقدم أمثل هذه المصادر التي هي من عصر ما قبل التاريخ إلى أحدثها زمنٌ يقدر بمئات آلاف السنين، وذلك على أقل تقدير ممكن.

ولا تكون مخطئين إذا قررنا هنا أن أقدم المصريين عهداً كانوا يعبدون آلهة ليست لهم صفات خلقية، كما كانت لهم طائفة من العادات لم تكن قد بلغت بعد مرحلة الأخلاق؛ فهم في ذلك كالأقوام الذين لا يزالون يعيشون في طور السذاجة الفطرية البحتة، وإذا فحصنا الديانة المصرية كما نجدها في أقدم الوثائق التي وصلت إلينا، وحاولنا أن نستخلص من تحليل أهم الانطباعات التي نجدها بصورة هنالك، تلك الانطباعات التي أخذها المصريون عن عالم الطبيعة، فإن ذلك يلقي بعض الضوء على الآراء التي كانت متداولة في العصر الذي سبق الاهتداء إلى الكتابة.

فمن الواضح أن ظاهرتين عظيمتين طبيعيتين قد أثرتا أعظم تأثيراً في سكان وادي النيل، فقد تصور القوم في هاتين الظاهرتين إلهين اثنين كان لهما السيطرة على كلّ من التطور الديني والعقلي منذ أقدم العهود التي عرفت؛ وهاتان الظاهرتان هما الشمس والنيل [أو الخضرة التي تروي من مائه]، وأما الإلهان فهما إله الشمس «رع» وإله الخضرة «أوزير»، وكانتا الإلهين العظيمين في الحياة المصرية القديمة. وقد دخلوا في دور تنافس منذ عهد مبكر جدًا، فكان كل واحد منها يبغي لنفسه أسمى مكانة في ديانة القوم، ولم ينقطع هذا التنافس قط إلا عندما محيت الديانة المصرية في ختام القرن الخامس المسيحي. ومن يقف على أصول قصة هذا التنافس الطويل يقف على المنهاج الرئيسي في تاريخ الديانة المصرية القديمة، بل لا تكون مغالين إذا قلنا إنه يقف على دور عظيم من أهم الأدوار في تاريخ حياة الإنسان.

وإن أبرز حقيقة هيمنت على وادي النيل هي قوة الشمس في مصر وجلالها الشامل لكل الكون، ولا يزال ذلك ماثلاً إلى أيامنا هذه يشاهد السائح الحديث العهد بالبلاد المصرية عندما ينظر إلى الشمس لأول مرة. ولا شك أن المصري شاهدها في أشكال متنوعة كانت في الأصل أشكالاً محلية.

ومن المحتمل جدًا أن أقدم صورة تخيلها المصري لإله الشمس يرجع تاريخها إلى العهد الذي كان لا يزال فيه مصريو عصر ما قبل التاريخ يعيشون عيشة الصيد في مناقع

الدلتا، وذلك عندما تخيلوا إله الشمس في شكل صياد يدفع أو يجذف في زورق يشبه الرمح مؤلف من حزمتين من الغاب ليعبر به مستنقعات الغاب. ولا تزال لمحات عن هذا التصور العتيق محفوظة لنا في أقدم فقرات «متون الأهرام»؛ إذ كثيراً ما نجد فيها إله الشمس مصوّراً بصورة إنسان يجذف عبر المستنقعات السماوية في زورق الغاب المزدوج. وهذا هو «رع»؛ أي الشمس المحسّنة التي تصوّرها أقدم سكان وادي النيل من قبل في شكل إنسان جعلوا مقره «هليوبوليس» (عين شمس) حيث حل محل إله شمس قديم يدعى «آتوم» وأصبح أعظم إله في مصر.

وفي «إدفو» بالوجه القبلي تقمص إله الشمس صقرًا؛ لأن تحليق هذا الطائر المرتفع كان يخيل للقوم أنه يكاد يكون رفيق الشمس في علوها، وهذا ما ساق خيال فلاحي وادي النيل المبكرين الأول إلى أن الشمس لا بد أن تكون صقرًا مثله، يقوم بطيرانه اليومي عبر السماوات، ومن أجل ذلك أصبح قرص الشمس ذو الجناحين المنشورين أعم رمز في الديانة المصرية القديمة. وقد انحدرت إلينا هذه الفكرة عن طريق الأدب العربياني في تشابيهه التي منها «جناح الصباح» و«شمس العدالة» ... التي تحمل الشفاء في جناحيها. وكان إله الشمس بصفته صقرًا يسمى «حور» [حوريس أو حوروس أو «حور أختي»]؛ أي حور الأدق، ولا تزال توجد آثار بعض الميزات بين آلة الشمس المحلية العتيقة في متون الأهرام، وقد ابتدأت عملية مزج في عهد مبكر بين هذه الآلة فضمتها كلها ببعضها إلى بعض ووحدتها، حتى إن إله الشمس كان يسمى «رع حور أختي» أو «رع آتوم»، وقد أسرع كبراء رجال المعابد المحلية إلى التعجب بهذه العملية؛ إذ كان كُلُّ من تلك المعابد يجري وراء نيل الشرف بادعائه أن مكانه هو الذي ولد فيه إله الشمس.

وقد بقي إله الشمس إلهًا يمثل الطبيعة عصورًا طويلة فيما قبل التاريخ، فكان بذلك إله الشمس في أقدم العصور الغابرية مقصورًا على الوظائف المادية؛ ولذلك كان يظهر في أقدم معابد الشمس بأبي صير بأنه منبع الحياة والخير، وقالت عنه الناس: «لقد أبعدت العاصفة وأزججت المطر وحطمت السحاب». وكانت هذه الظواهر في نظرهم أعداء له، وكانت بطبيعة الحال مجسّمة كذلك في أساطير العامة؛ إذ ورد في إحدى الأساطير أن إله الشمس فقد عينه بيد عدوه.

ولما كان وادي النيل الذي ظهر فيه إله الشمس منذ زمن بعيد بمظاهر قوة من قوى الطبيعة قد أخذ ينتقل بالتدريج إلى مكانة أمة عظيمة، فإن ميدان عمل إله الشمس أصبح بالضرورة ميدان الحياة البشرية والشئون القومية.

أما الخطوط التي نتج عنها الاتحاد الأول للبلاد فلا نعلم عنها شيئاً، غير أنه من المؤكد أن أميراً من مدينة «إيوان» — وهي التي أطلق عليها الإغريق فيما بعد اسم «هليوبوليس» — قام بإخضاع الإمارات المصرية الأخرى في عهد ما قبل التاريخ، ووحد المملكة لأول مرة تحت حكم ملك واحد. ومن المحتمل أن هذا العمل حدث قبل سنة ٤٠٠٠ ق.م. ومع أنه لم يصلنا عن اسم هذا الملك صدى واحد في خلال الفترة التي انقضت منذ ذلك العهد، وتقدر بحوالي ٦٠٠٠ سنة، فإن عمله قد ترك أثراً خالداً في حياة مصر ومدنيتها؛ لأنه أسس وأدار أول نظام قومي عظيم خضعت له حياة عدة ملايين من الأنفس.

ولا يفوتنا أن نعيد إلى ذاكرتنا هنا أن هذا الاتحاد الأول ظل ثابتاً في البلاد بضعة قرون، وبعد انهياره عممت البلاد ثانية فترة انحلال أعقبها حوالي ٣٤٠٠ ق.م. فتح آخر للقطاعات السياسية، فانضم بعضها إلى بعض، وتتألف منها جمیعاً ما نسميه «بالاتحاد الثاني». وقد أعطت زعامة «هليوبوليس» في عهد الاتحاد الأول نفوذاً وشهرة لهذه المدينة لم تفقدهما قط فيما بعد؛ فقد أثرت على المدينة المصرية تأثيراً عميقاً كانت فيه المكانة السامية لإله الشمس، وإلى تأثير عهد الاتحاد الأول يرجع السبب في انتقال الأوضاع والمميزات الحكومية الدينية التي كانت تسير عليها الحكومة المصرية إلى أنظمة إله الشمس في «هليوبوليس» بصفته إله القومى، فأصبح ملك كل الآلهة، وخطيبه الناس بقولهم: «إنك أنت الذي تشرف على كل الآلهة ولا يشرف عليك إله ما». وكذلك أصبح هو في الوقت نفسه الحاكم الأعلى المتصرف في مصر كل الناس. بذلك انتقل إله الشمس من عالم الطبيعة إلى عالم الناس، فأصبح فيه ملكاً قديماً كان قد حكم مصر يوماً ما، كما حكمها الفراعنة من بعده، وقد تغيرت مظاهره الخارجية تبعاً لهذا التحول، فتحول زورق الغاب المذووج الذي كان يسبح فيه إله الشمس فيما قبل التاريخ إلى سفينة ملكية فاخرة مثل سفينه فرعون الأرضية، وكان الاعتقاد أن إله الشمس يعبر بأبهته في هذه السفينه الشمسية الساطعة المحيط السماوي كما كان فرعون يعبر النيل، وكانت له سفينتان: واحدة للصباح وأخرى للمساء. وقد ظهرت أسطoir عده تتحدث عن حكم إله الشمس على الأرض، غير أنه لم يبق منها إلا قطع صغيرة، فمنها الأسطورة التي تقص علينا ما أظهره نحو بنو البشر بصفتهم رعاياه من نكران الجميل نحوه، حتى إنه اضطر إلى معاقبتهم، وكان يفنيهم قبل أن يترك الأرض ويعتنزل في السماء.

ومع أن المصريين ظلوا يشieren ببغطة وسرور إلى حوادث هذه الأساطير الساذجة، وامتلاً أدبهم الديني باللميحات إلى تلك الخرافات حتى آخر عهده، فإنهم عندما ظهروا

في شكل أمة موحدة كانوا قد أدركوا أن إله الشمس يقوم بوظائف رفعته فوق مثل هذه التخيلات الصبيانية، وجعلته المتصرف والحاكم العظيم على الأمة المصرية.

وهذا الانتقال الأساسي الذي يعد أول ما عرف في التاريخ من نوعه قد نقل بذلك نشاط إله الشمس الذي كان منحصرًا في دنيا المادة وحدها إلى مملكة الشئون البشرية.

ولدينا أنشودة للشمس في متون الأهرام يتحمل أنها نشأت في ذلك العهد للاتحاد الأول؛ ونجد في هذه الأنشودة التي تعد أقدم ما وصل إلينا من نوعه، أن موضع الإشارة بإله الشمس هو سيادته على «شئون مصر»؛ إذ تبسط لنا الأنشودة المعاونة الصالحة التي يقوم بتقديمها الإله لأرض مصر والإشراف عليها، بل إنها تنشر أمامنا في أسطر متعاقبة عقود المدح لما يقوم به هذا الإله العظيم لحماية مصر من أعدائها.

وكذلك كان إله الشمس حليفاً لفرعون وحامياً له، فإن متون الأهرام تقول عنه:

إنه يمكن له مصر العليا، ويمكن له مصر السفل، ويهدم له معاقل آسيا،  
ويُخضع له كل الناس<sup>٢</sup> [المصريين] الذين سوّاهم بأصابعه.

وهكذا فإنه بدخول إله الشمس في عالم الشئون البشرية أخذ هذا الإله (في عرف القوم) يشعر كأي فرد تابع لحكومة بشرية، أو كأي عضو في جماعة دنيوية، بتأثيرات المجتمع الإنساني؛ تلك التأثيرات التي صارت عاملاً يعمل على تهيئة الإله وتسويته في نهاية الأمر ليجعل منه أول إله خلقي عادل عرفه التاريخ.

<sup>٢</sup> كلمة الناس هنا لا تطلق إلا على أهل مصر فقط.

### الفصل الثالث

## إله الشمس وفجر المبادئ الأخلاقية

لم يعثر للآن على أثر ملكي واحد من عهد الاتحاد الأول، وإذا كان لا يزال في الوجود شيء من هذه الآثار فلا بد أن تكون مدفونة على عمق بعيد تحت غرين النيل المشبع بالماء في مصر السفل؛ ذلك الغرين الذي ظل يتراكم مدة آلاف من السنين على بقايا ودمن بلدة «هليوبوليس» (عين شمس) التي وجدت في عصر ما قبل التاريخ. ومع ذلك فإن الأزمان التي تلت تلك العصور قد حفظت لنا ذكريات عن تلك العهود القديمة كما سبق أن أشرنا إلى ذلك، بل إنها حفظت لنا ذكريات عن تلك الأزمان السحرية جدًا التي سبقت عهد توحيد مصر تحت حكم ملك واحد. والواقع أنه قد وصل إلينا صورة من المتن الحقيقية لوثيقة دونت في بداية عهد الاتحاد الثاني، وهذه الصورة منقوشة على حجر أسود محفوظ الآن بالتحف البريطاني، وذلك الحجر كان قد استعمله بعض القرويين أخيرًا قاعدة لحجر طاحون لطحن غلالهم، وقد استمروا في إدارة حجر الطاحون الأعلى عليه مدة أعوام دون أن يفقهوا شيئاً مما كانوا يمحونه بذلك من النقوش.

على أن ما بقي مقروءاً على ذلك الحجر الهام من الفقرات المشوهة، له أهمية لا تقدر بثمن. على أننا نفهم في الحال شيئاً عن أصل ذلك الحجر من سطر في أعلى، نقوشه الهيروغليفية غاية في الوضوح، فنجد فيه اسم «شبكا» ذلك الفرعون الإثيوبي الذي حكم مصر خلال القرن الثامن قبل الميلاد، ويلي اسم ذلك الفرعون نقوش تقول: «إن جلالته [يعني نفسه] نقل هذه الكتابات من جديد في بيت والده «بتاح جنوبى جداره» وقد وجدها جلالته بمثابة عمل خلفه الأجداد قد أكله الدود حتى أصبح لا يمكن قراءته من البداية للنهاية، وإذا ذاك قام جلالته بكتابته من جديد حتى أصبح أكثر جمالاً مما كان

عليه من قبل». ومن ذلك نرى أن ملك مصر الإثيوبي الذي عاش في القرن الثامن قبل الميلاد اهتم بالمحافظة على الكتابة القديمة التي خلّفها «الأجداد»، ولا بد أنها كانت مدونة على ورق البردي، وإلا لما استطاع الدود أن يأكلها.

وقد نقل «شبكا» لحسن حظنا نسخته الجديدة على الحجر لتبقى محفوظة على الدوام، ومع ذلك لو بقي هذا الحجر يُطحن عليه بضع سنين أخرى لقضي على أقدم مسرحية في العالم، وعلى أول بحث فلسفي وصل إلينا من العالم القديم.

وقد انقضى الآن جيل على الفترة التي كنتُ أقضى فيها أيام الصيف الخانقة جالساً على كرسي منخفض تحت نافذة في المتحف البريطاني أحياول أن أعكس بعض الضوء من النافذة التي كانت فوقى بمراة يد على الحجر الذي كان موضوعاً تحت عتبة تلك النافذة بشكل لم يترك مجالاً لسقوط نور تلك النافذة عليه، وقد كان ذلك قبل ظهور كشافات اليد الكهربائية القوية؛ ولذلك كان نقل مثل هذه النقوش يسير ببطء وبصعوبة لتأكلها، حتى إنها كانت أحياناً لا يمكن الاهتداء لقراءتها كلية، ولا سيما أنها نقشت على حجر أسود حالك. وكانت نقوش ذلك الحجر موزعة في أعمدة أو أسطر عمودية، ويجوز في الكتابة المصرية القديمة أن يكون ترتيب الأعمدة عند قراءة مثل تلك النقوش من اليمين إلى الشمال أو من الشمال إلى اليمين؛ وذلك حسب اتجاه وجوه الحروف الهيروغليفية التي تواجه عادة بداية النقش. وكانت كل الإشارات في ذلك النقش تواجه اليمين دالة على أن بدايته كانت من جهة اليمين. وعلى ذلك بدأت بنقل المتن من العمود الأول على اليد اليمنى، وكانت أتدرج في النقل من عمود إلى عمود متوجه نحو الشمال، ولكن لاحظت مع ذلك بقعة عند أسفل عمود من الأعمدة، أن معنى إحدى الجمل كان مستمراً في العمود التالي من اليمين لا في العمود التالي من اليسار كما كان متوقعاً.

ومن ذلك ظهر لي فجأة أن هذا النقش كان من النقوش القليلة المعروفة التي كُتبت بإشارات معكوسة [أي إن الإشارات لم تتجه الاتجاه العادي]. وعلى ذلك كان العلماء يقرءونها إلى الآن بوضع مقلوب نتجت منه سلسلة فقرات متقطعة يتبع بعضها بعضاً بدون أي ارتباط بينها من النهاية إلى البداية. فلما قرأتُ هذه الأعمدة بترتيبها الصحيح بدأت تقص على قصة من أروع القصص، غير أنها قصة مؤلفة من نتف، وبعض أجزائها لم تتمكن قراءته مطلقاً، حتى إنه كان من العسير جداً فهمها. ويرجع السبب في ذلك إلى أن حجر الطاحون العلوي كان يلف على وسط قاعدة حجر الطاحون المكتوبة، فضلاً عن أن الطحان كان قد حفر حفرة في وسط هذه القاعدة تتفرع منها قنوات تشبه الأشعنة

التي تخرج من قطب العجلة، وقد ماحا ذلك الطحان الغشوم تماماً ثلث النقش القديم من جهة الوسط تاركاً ثلثاً ضئيلاً منه على اليسار عند البداية وثلثاً آخر عند الطرف الأيمن؛ ولذلك أصبح من المستحيل أن ندرك أي اتصال في المعنى بين الأعمدة التي على اليسار والأعمدة التي على اليمين.

ومن يوم أن نشرت متن النقش مع محاولة مبدئية لترجمته قضى العلماء في البحث جيلاً بأكمله حتى أمكن الوصول إلى فهم صحيح لنوع المتن ومحتوياته، بل لتحديد تاريخه. ونخص بالذكر من بين هؤلاء العلماء الذين درسوا هذا النقش: «إرمان» ثم «زيته». وقد سمي «شبكا» الإثيوبي هذا المتن في القرن الثامن قبل الميلاد «تأليف الأجداد»، وهو تعبير مهم يوحى لنا أن كتاب هذا الملك المتفقهين لم يكن لديهم فكرة عن أن الكتابة التي كانوا ينسخونها كان عمرها إذ ذاك يزيد عن ٢٥٠٠ سنة. ولكن لغة هذه الكتابة القديمة ومحتوياتها لم تدع مجالاً لأي شك عن شدة قدم أصلها؛ لأن لغة الوثيقة تحتوي على اصطلاحات تدل على أنها قديمة جدًا، كما أن المتن يكشف لنا عن موقف تاريخي يدل بدهاهة على أن وقوعه لا يمكن إلا من بداية الاتحاد الثاني [أي في عهد تأسيس الأسرة الأولى على يد مينا حوالي سنة ٣٤٠٠ ق.م.] وعلى ذلك يكون ذلك المتن من إنتاج الحضارة المصرية في منتصف الألف الرابع قبل الميلاد، وبذلك يكون قد أعطى لنا صورة من أفكار أقدم بنى البشر لم يصل إلينا مثلها مدونة إلى الآن.

وقد تركت لنا الفجوة المؤلمة التي في وسط الحجر – كما أسلفت – جزءاً من المتن على اليسار هو البداية، وجزءاً على اليمين هو الخاتمة، ويقسم المتن الذي في البداية فوائل متكررة تجعله على صورة فصول صغيرة معظمها في شكل عبارات يخاطب بها الآلهة المختلفون بعضهم بعضاً، ونجد غالباً عند بداية كل عبارة من تلك العبارات علامتين هيروغليفيتين تدلان على اسميهما إلهين، والعلامةتان مرتبتان في وضع يجعل كلاً منها تواجه الأخرى كأن كلاً الإلهين يحادث أحدهما الآخر، وهذا يطابق محتويات المتن؛ فإنها تثبت أنهما كانا يتحادثان فعلًا.

وقد عثر الأستاذ «زيته» فيما بعد على مجموعة محادثات منظمة على مثل هذا النمط ومدونة على بردية يرجع تاريخها إلى سنة ٢٠٠٠ ق.م، وتلك المحادثات مصحوبة بملحوظات وصور يستدل منها على أنها لا بد أن تكون تعليمات مسرحية؛<sup>١</sup> أي إن البردية

<sup>١</sup> راجع: K. Sethe, Dramatische Texte Zur altagyptische Mysterienspielen (Leipzig, 1928)

التي درسها الأستاذ «زيته» هي مسرحية قديمة، ونجد أن ترتيب أعمدتها مطابق تماماً لملتن حجر المتحف البريطاني — الذي نحن بصدده — وهذا جعل الأستاذ «إرمان»<sup>٢</sup> يظن أن المدون على هذا الحجر هو مسرحية قديمة أيضاً. وقد محيت خاتمة هذه المسرحية التي تعد بلا شك أقدم ما عُرف من نوعها، من جراء الثقب الذي حفر في وسط حجر الطاحون المذكور. وفيما وراء الفجوة تجاه الطرف الأيمن من الحجر نجد بحثاً فلسفياً يبدو من الصعب أن نربطه بالمسرحية، ويرى «زيته» أنه من الضروري أن نفهم أن أحد رجال الدين المشهورين أو كاهنًا مرتلاً كان يلقي جزءاً كبيراً من الرواية التمثيلية في شكل خطبة مطولة يظهر الآلهة المقصودون خلال إلقائها عند قص حادثة في الأسطورة فيلقون أقوالهم في شكل محاورة، وذلك هو السبب الذي من أجله نجد المحاورات التي كان يقوم بإلقائها الآلهة المختلفون الذين ساهموا في التمثيل منتشرة بين أجزاء المسرحية، بشكل جعل أمثل هذه المحاورات أيضاً تمثيلية في شكلها. والوثيقة تشبه كل الشبه بحالة تلفت النظر القصص المقدسة التي مثلت في المسرحيات المسيحية الرمزية في القرون الوسطى، والمسرحية المنافية التي تعد أقدم سلف لها.

ونجد في كلّ من الجزء المسرحي والبحث الفلسفي أن «باتاح» إله منف يقوم بدور إله الشمس الذي يعتبر إله مصر الأسمى، وذلك يفسر لنا العادة التي أشرنا إليها من قبل في الفصل الثاني [آلهة الطبيعة والمجتمع الإنساني]، والتي كان يسعى بها الإله المحلي للحصول على عظمة إله الشمس وبهائه، بأن يتقلد مركزه ويلعب الدور الذي لعبه في تاريخ مصر الخرافي ومنشئه. وإن سيادة «باتاح» في تلك المسرحية تدل بوضوح على تزعّم مدينة «منف» تزعمًا سياسياً، وتلك الزعامة ترجع في هذه الحالة إلى انتصارات «مينا» مؤسس الأسرة الأولى. وذلك الملك — وإن كان مولده في تنيس بمصر العليا — هو الذي أسس «منف» لتكون عاصمة له ومقرًا لملكه. وبالرغم من ظهور أصل تلك المسرحية في منف فإن المنبع الأصلي لمحوياتها العجيبة كان بلا شك بلدة «هليوبوليس»؛ فإننا نجد فيها تلك الفلسفة اللاهوتية التي اشتهر بها كهنة «عين شمس»، والتي وصلوا بها في عهد الاتحاد الأول إلى المرحلة التي أخذ عنها كهنة «منف» في تمجيد إلههم «باتاح».

---

٢ راجع: A. Erman, Ein Denkmal Menphitescher Theologie in Sitz Der Koniglich Preussis-.then AK. Der Wissenschaft, vol. XLIII (1911)

فهذه المسرحية تبرز لنا إذن إله الطبيعة القديم وهو إله الشمس «رع» متحولاً تماماً إلى قاض يحكم في شئون البشر؛ تلك الشئون التي أصبحت ينظر إليها من الناحية الخلقية، فهو يحكم عالماً يرى من واجبه توجيه حياة البشر فيه طبقاً لقواعد تفصل بين الحق والباطل. وإنه من المدهش جداً أن نجد أن أمثل هذه الأفكار كانت قد ظهرت فعلاً في منتصف الألف الرابع قبل الميلاد.

ويمكن تلخيص محتويات هذه المسرحية بأنها محاولة لتفسير أصل جميع الأشياء، ويدخل في ذلك نظام العالم الخلقي، وأن هذه الأصول جمِيعاً ترجع إلى «باتاح» إله «منف»، أما كل العوامل الأخرى التي ساعدت على خلق العالم أو المخلوقات التي كان لها نصيب في ذلك فلم تكن إلا مجرد صور أو مظاهر لباتاح إله «منف» المحلي المسيطر على أصحاب الحرف والصناعات، والذي يعتبر إله كل الحرف.

وتدرك المسرحية على أن فتح «مينا» مصر واتخاذه «منف» الواقعة في الوسط بين الوجه القبلي والوجه البحري، عاصمة له ومقرًا لملكه لم يكن إلا خطوة نحو إظهار باتاح بمظهر الصانع الأعظم الذي خلق العالم. وقد ساعد على إلباباس باتاح ثوب هذا الدور مساعدة جدية ما نسب إليه من استيلائه على السلطة والسيادة الفريدة التي كان يتمتع بها إله «رع» الذي ظل يتزعم مدة قرون طويلة آلة مصر من مقره الزاهر الممتاز في مدينة هليوبوليس. وتُبرز لنا هذه المسرحية المنفية المكانة السامية التي احتلها «باتاح» في الفقرات الختامية التي يجب علينا فحصها الآن، فنجد فيها أولًا أن («باتاح» العظيم هو قلب الآلهة ولسانهم). وهذا التعبير الخارق للملأ يصير أكثر وضوحاً لنا عندما نعلم أن القلب معناه «العقل» أو «الفهم»، أما «اللسان» فهو رمز للنطق؛ أي للأداة التي تُبرز أفكار العقل وتعبر عن أوامره؛ أي إنها تُخرج ما فيه إلى حيز عالم الحقيقة الملموس. ونصبح الآن في مركز يمكننا من تعقب معنى هذه القصة القديمة عندما تشرع القصة في التحدث عن أصل الأشياء:

(١) الفكر والتعبير عنه بصفتهما الأصل والقوة المساعدة لكل من نظام الأرض ونظام السماء:

حدث أن القلب واللسان تغلبا على كل عضو في الجسم، وعلما الإنسان أن «باتاح» كان في كل صدر على هيئة القلب، وعلى هيئة اللسان في كل فم، سواء في ذلك جميع الآلهة وجميع الناس وجميع الماشية وجميع الزواحف وسائر الأحياء، وفي الوقت نفسه يفكر «باتاح» فيما يشاء، ويأمر بكل ما يريد.

وبعد أن تقص علينا الوثيقة كيف أن مجموعة آلهة «منف» لا تزال في فم «باتاح»،<sup>٣</sup> الذي نطق بأسماء كل الأشياء،<sup>٤</sup> فعلمنا أن هؤلاء الآلهة الذين كانوا يُعرفون من قبل بأنهم صور لباتاح قد أوجدوا بصر الأعين وسمع الآذان وتتنفس الأنف لتصل جميعاً إلى القلب، وأن القلب هو الذي يصدر كل قرار، وأن اللسان هو الذي يعلن فكر القلب. وبمثيل ذلك فطرت كل الآلهة؛ أي «آتون» وتأسوعه الإلهي [مجموعة تسع آلهة] على حين أن كل كلمة مقدسة خرجت إلى الوجود عن طريق ما فكره القلب وأمر به اللسان، وكذلك المراكز [الوظائف الرسمية] فإنها أنشئت، والمناصب [الحكومية] وزُرعت (وهي التي قدمت جميع الغذاء وجميع الطعام) بواسطة هذا النطق المتقدم [أي طبقاً للنظرية السالفة الذكر].

(٢) النظام الدنيوي:

[أما من جهة] الذي يفعل ما هو محبوب والذي يفعل ما هو مكروه فإن الحياة تُعطى للمسالم، والموت يتحقق بال مجرم. وبذلك يسير كل عمل وكل حرف؛ فنشاط الذرائعين وسير الساقين وحركة كل عضو تكون حسب هذا الأمر الذي يديره القلب، والذي يخرج من اللسان، وهو الذي يجعل لكل شيء قيمة.

(٣) النظام السماوي:

وحدث أنه قيل عن «باتاح» أنه خلق «آتون» (إله الشمس القديم في هليوبوليس) وأوجد الآلهة، وهو «تاتن» [اسم قديم لباتاح] مصوّر الآلهة، ومنه خرج كل شيء سواء أكان طعاماً أم غذاءً أم مئونة للآلهة أم أي شيء طيب في الوجود، وبذلك أصبح من الظاهر المفهوم أن قوة «باتاح» هي أعظم من قوة كل الآلهة، وبذلك اطمأن باتاح بعد أن خلق كل شيء وكل كلمة مقدسة. وهو الذي صور الآلهة وأقام المدن وأسس المقاطعات، فأقام الآلهة في أماكنهم المقدسة وثبت دخلهم المقدس وأعد محاربيهم ونحت تماثيل لأجسامهم كما تحب قلوبهم، وبذلك حلت الآلهة في أجسامها المصنوعة من كل نوع من الخشب، ومن كل صنف من المعادن، ومن كل نوع من الطين، ومن كل ما ينمو عليه (أي على باتاح بصفته إله الأرض) من الأشياء التي صنعت منها هذه التماثيل.

<sup>٣</sup> ﴿وَعَلَمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا﴾ (قرآن كريم).

وبذلك أصبحت في قبضة «باتاح» (المحب للسلام والصلاح) الآلهة ووظائفها بصفته رب الأرضين (مصر). وكانت مخازن الغلال المقدسة «هي العرش العظيم» «منف» التي تدخل السرور على قلب الآلهة الذين في بيت باتاح، وهي سيدة كل الحياة، ومنها تستمد الأرضان (مصر) حياتها.

وعند هذه النقطة تنتقل بنا القصة إلى أسطورة «أوزير» لتفسير لنا السبب الذي من أجله أصبحت «منف» مخزنًا لغلال مصر، غير أننا سنضطر هنا لإرجاء فحص موضوع «أوزير» في هذه المسرحية المنافية إلى أن نتم فحص وظائف إله الشمس التي رأينا أن باتاح قد انتلها لنفسه. وإذا أنعمنا النظر في محتويات بحث موضوع «باتاح» — الذي سبق ذكره — اتضح لنا أن الكثير من الأفكار قد تكررت بنفسها مرات عدّة. وعلى ذلك نجد أن الأقسام الثلاثة التي حاولت فيما سلف أن أفضل بعضها عن بعض، وأميزها بعنوانين فرعية ليست بحال ما مستقلة عن بعضها، بل متداخلة بعضها ببعض بشكل واضح، فلم يكن في مقدور فكر الكهانة العتيق أن يعدل عن إقحام ذكر إنتاج الطعام في أبيه مناسبة تمس النظام السماوي، بالرغم من أن موضوع إنتاج الطعام في الأصل خاص بالنظام الدنيوي؛ وذلك لأنه إجراء يرتكن إلى قوة الآلهة. ويرجع الأساس المدهش لهذا النظام الأرضي المبكر إلى الغرض الرئيسي الذي يُرجع منبع كل شيء إلى العقل أو الفكر؛ لأن جميع الأشياء ظهرت إلى حيز الوجود بما فَرَّغَ القلب (العقل) وأمر به اللسان (الكلام). وقد استعمل المصري كلمة «قلب» لتدل على «العقل» أو «الفهم»؛ وذلك لا لأنه كان معتادًا استعمال المعنويات، بل كان يعتقد أن القلب هو مركز الفهم. أما الأداة التي أصبح بها العقل قوة منشئة فهي الكلمة التي تُلفظ فتعلن الفكرة وتلبسها ثوب الحقيقة، وبذلك تظهر الفكرة إلى حيز الوجود في عالم الكون الملموس، بل صار الإله نفسه هو القلب

الذي يفكر واللسان الذي يتكلم.<sup>٤</sup> فهل بعد ذلك يمكننا أن نتعرف الأساس التاريخي السحيق في القدم لعقيدة «الكلمة» في أيام كتاب العهد الجديد [إنجيل]؟ «في البدء كانت الكلمة، وكانت الكلمة مع الله والكلمة كانت الله». وهل نجد هنا صدى لتجارب إنسانية عتيقة على شاطئ التيل؟

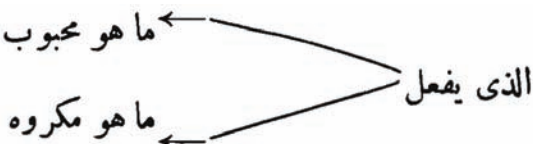
من البدهي أن هذه الفكرة الهائلة التي ظهرت في عصر مبكر كهذا في تاريخ البشر – أو بتعبير أحسن في عصر ما قبل التاريخ – هي في حد ذاتها برهان على تقدم ناضج بدرجة مدهشة للعقل الإنساني في مثل هذا التاريخ البعيد؛ إذ ننتقل فجأة وبدون وجود مراحل انتقال تدريجية من عالم آلهة الطبيعة إلى عهد حضارة ناضجة نامية ينتج فيها منظمو الديانة والحكومة تفكيرًا معنوياً ناضجاً. وقد رأوا أن العالم الذي يحيط بهم يعمل بعقل، فاستخلصوا من ذلك أنه مخلوق ومحمي الآن بعقل عظيم محيط بكل شيء، وأنه قد صبغ بالعقيدة القائلة بحلول الإله في كل شيء؛ ولذلك كانوا يعتقدون أن هذا الإله لا يزال يعمل عمله في كل صدر وفي كل فم في جميع الكائنات الحية. وقد استمرت هذه الفكرة موجودة مدة طويلة، ولذلك نجد أن المصري الذي عاش بعد ذلك العهد بألفي سنة كان يعتقد في «وحي الإله الذي في كل الناس»، أو يشير مخاطباً غيره إلى «الإله الذي فيك».

ومن الظاهر جدًا أن الجماعة المنسقة والحكومة المنظمة كان لها أثر عظيم على عقول هؤلاء المفكرين القدامى؛ إذ كان الاعتقاد بأن المركز السامي والراتب الرسمية والوظائف الحكومية التي يسير بمقتضاهما المجتمع الإنساني هي من وضع عقل سامي، وإنها برزت إلى الوجود بكلمة هذا العقل السامي، ولذلك كانت الشؤون العملية في الحياة العامة والحرف الصناعية تسير حسب «الأمر الذي يفكه القلب ويخرج من اللسان». الواقع أنه في هذه المرحلة السحيقة من التقدم البشري أخذ الإنسان يدرك أن بعض السلوك ممدوح وبعضه مذموم، وأن كل إنسان يعامل بحسب ذلك، فالحياة تُمنح

<sup>٤</sup> وهو يشابه ما قاله الشاعر العربي:

لسان الفتى نصف ونصف فؤاده      فلم يبق إلا صورة اللحم والدم

للمسالم (الذي يحمل السلام) ويحique الموت بال مجرم (الذي يحمل الجريمة). على أنه مما يلفت النظر جدًا أن هؤلاء المفكرين القدامى لم يستعملوا في هذا المقام الكلمتين «طيب» و«خبيث»؛ فالمسالم في نظرهم هو الذي يفعل ما هو محبوب، و«المجرم» هو الذي يفعل ما هو مكروره. وهاتان العبارتان هما حكمان اجتماعيان يحددان ما هو ممدوح (محبوب) وما هو مذموم (مكرور)، وفي هذين التعبيرين («ما هو محبوب» و«ما هو مذموم») نجد أقدم برهان عُرف على مقدرة الإنسان على التمييز بين الخلق الحسن والخلق السيئ؛ لأنهما ذكرنا هنا لأول مرة في تاريخ البشر، ولهمما تاريخ طويل فيما يلي ذلك الزمن، وظل استعمالهما مستمرًا قرونًا عديدة، ولم يحل محلهما كلتا «الحق» و«الباطل» إلا بعد ذلك بزمن طويلاً. وهناك بعض الغموض بشأن أصل الجمل الافتتاحية للفقرة القصيرة الخاصة بالنظام الخلقي مما جعل إنشاءها من جديد معلقاً، فقد رتب الكلمات على الحجر نفسه هكذا:



ويظهر أن هذا التركيب مفصول عما يتلوه من المتن بأداءه فصل، والآن نتساءل عما إذا كانت تلك الترجمة السالفة (أو الإنشاء الجديد) قد أدت كل المعنى المطلوب أم لا؟ فنجد أولاً أن الكلمة التي ترجمت بلفظ «يُفْعَل» تعني أيضًا «يُصْنَع»، ولما كانت هذه الكلمة هنا في صيغة اسم الفاعل «الذى يُفْعَل» فإنه يمكن أن تعني أيضًا الذي يُصْنَع: أي الصانع، وبذلك تنسب إلى إلهه أنه صانع ما يحب وما يكره. وإذا كان الأمر كذلك فيكون لدينا هنا نص بتسمية الإله «خالق كلّ من الطيب والخبيث». غير أن الأستاذ «إرمان» رأى أن هذا التفسير غير مقبول، وترجم التعبيرين المتقابلين **بالنُّعم** و**النُّقم**.

ومن جهة أخرى لاحظ الأستاذ «زيته» أن هذه الترجمة غير سائفة مع التعبيرين المتضادين «مسالم و مجرم»، وهو ما بجلاء تعبيران خلقيان، يضاف إلى ذلك أن لهذين التعبيرين تاريخاً لاحقاً - كما ذكرنا - يظهران فيه مستعملان بمعنى خلقي لا يقبل الجدل.

وأراد الأستاذ «زيته» أن يربط هذين التعبيرين أحدهما بالآخر بعض الربط، فقرر أنه سقطت بعض الألفاظ من الكاتب القديم عند قيامه بالنسخ، ولذلك يقترح أن الكلمات المذكورة يمكن إعادة她的 بالاستعانة بفقرة وردت عن مثل ذلك في كتاب الموتى، فيكون الترتيب هكذا:

[وبذلك أعطى الحق إلى] ↗ من يفعل ↘ ما هو محظوظ  
[وأعطى الباطل إلى] ↗ ما هو مكره

والاعتراض المهم على هذا التصحيح هو إدخال التعبيرين «حق» و«باطل» المأخوذين عن «مصدر» متاخر عن ذلك بكثير «كتاب الموتى»، على أن خلو مسرحيتنا من هذين التعبيرين الآخرين يشعر بحقيقة هامة جدًّا؛ وهي أن وجودهما جاء متاخرًا، وفيما عدا ذلك نجد تصحيح الأستاذ «زيته» مغريًا رغم أنه يدل على منتهي الجرأة، كما أنه في نفس الوقت يمدنا بموازنة تامة للتعبيرين المذكورين في ذلك التركيب المصحح.

ومن بين الصفات أو المميزات – التي يمكننا إدراكها بوضوح عن إله الشمس بعد سنة ٣٠٠٠ق.م – ميزتان اثنتان تسميان «الأمر» و«الفهم»، ويمثل كلُّ منها في صورة إله كما مثل العبرانيون «الحكمة» في شكل إله، ولذلك كان رجال البلاط يحيون الفرعون بصفته خليفة إله الشمس هكذا: «الأمر في فمك، والفهم في قلبك».

وقد رأى العالم «جاردنر» في ذلك رأياً جذابًا فقال: إنه عندما انتحل إله «باتاح» هذه الصفة لنفسه قام مؤلفو المسرحية المغنية بتعديل التعبيرين اللذين وجدهما في اللاهوت الشمسي فوضعوا كلمة «قلب» بدل كلمة «فهم» الش姆سي، وكلمة «لسان» بدل كلمة «أمر» الشمسي، وبذلك يكون لدينا زوجان متوازيان من الألفاظ هكذا:

- (١) الصفتان الأصليتان لإله الشمس: الفهم – الأمر.
- (٢) الصفتان اللتان حلتا محلهما لإله بتاح: «القلب» – «اللسان».

ومن ذلك يتضح أن فكرة وجود شخصية عليا قد أخذ فجرها ينبعث في هذا العهد على العقل البشري لأول مرة في التاريخ.

وكان هؤلاء المفكرون الأوائل يكافحون في تصور تلك الفكرة الخطيرة الشاملة محاولين أن يتعرفوا ويحللوا الخصائص الأصلية التي تميز مثل هذه الشخصية، وقد

كان لهذه الفكرة أثر عميق في الحياة الإنسانية، ومن الواضح أنها نبتت من الملكية، أو بعبارة أصح: من نفس حكم الملك الفعلى وإدارته للبلاد، حيث كانت الفكرة مجسمة فيه بحذافيرها؛ فرأى الناس في فرعون لأول مرة في تاريخ البشر صورة فاخرة لشخصية بارزة وسلطان مجسم، وبذلك أخذت الفكرة تتحول إلى قوة، وقد ظهر تأثير رد فعلها أولاً في النواة الصغيرة التي يتألف منها رجال الفكر، وأخيراً في المجتمع الإنساني.

وتكشف لنا المسرحية المنفية عن أقدم تقدير للسلوك بصفته مرضياً أو غير مرضي، وهاتان الصفتان المتقابلتان كانتا - كما أسلفنا - صفتين اجتماعيتين، وكان ظهورهما نتيجة للتطور الاجتماعي. غير أن الذي يعوقنا عن إدراك كنه هذا التطور ومنشئه افتقارنا التام «لمصادر معاصرة». وسنجد في الأدوار المتأخرة من الرقي عدة براهين لا تزال باقية تكشف لنا عن أصل تلك العوامل التي حدث بالناس القدامى إلى أن يدركوا أن بعض السلوك «محبوب» وبعضه «مذموم»، وهذه مرحلة من الأخلاق كانت في بادئ الأمر عادة من العادات، وكان التقدم حتى في تلك المرحلة المبكرة قد خطا خطوات بعيدة لدرجة أن السلوك صار موضوع تفكير في أذهان أقدم المفكرين المعروفين لدينا من عهد القرون السحيقة التي ترجع إلى عصر الاتحاد الأول. وبعبارة أخرى: نجد في تلك المسرحية المنفية إشارة وجيزة عن أقدم مبادئ جاءت عن طريق التفكير والتأمل، فالرجل الفاضل يسمى «محبباً للسلام»، وبالنص الحرفي «حامل السلام»، وهو تعبير أخلاقي بلا شك يُعرف الرجل الفاضل بعلاقاته بمن حوله. وعلى النقيض منه «حامل الجريمة» أو «ال مجرم»؛ فهو الذي يخطئ في حق من حوله. والواقع أنه كان لا بد أنه قد وُجد في ذلك الوقت قانون مسنون يعترف بهذين النوعين من السلوك، ويقرر إحالة الموت بالمسيء، ومنح الحياة لغير المسيء.

ولا شك في أن كل ما سبق من الأبحاث دليل على ظهور رقي اجتماعي وخلقي يقع في أفق سابق بكثير لأقدم أفق تاريخي عرف لدينا إلى الآن.

ومن المهم أن نحدد بالضبط آخر مدى وصل إليه ذلك الرقي عندما ظهر لأول مرة في فجر التاريخ، فإن الأحوال التي أنت فيها بعد توضح لنا تماماً أن فرعون كان مصدر القانون ومنبع الحياة، وأن تأثير السلوك كان مجرد أمر ظاهري خاص بهذه الحياة الأرضية، وأن فرعون وحده كان في مقدوره أن يتطلع إلى آخرة فاخرة فيقلع فيها في المحيط السماوي مع إله الشمس والده. أما فيما يختص بأي إنسان آخر فإن سلوكه سواء أكان مقبولاً أم مذموماً ليست له سوى عواقت أرضية محضة، وليس لها أي تأثير

على أية حياة في الآخرة؛ ولذلك كان الحق والباطل أمرين يقررهما فرعون، فكان يقوم بفحصهما كما يُرى من المسرحية المنافية رجالُ الفكر من طائفة الكهنوت، ولذلك كان لا بد من الانتظار طويلاً إلى أن تصبّع هذه الأفكار بصبغة إنسانية اجتماعية، وتصير قوة اجتماعية عظيمة مهدت لفاتحة «عصر الضمير» والأخلاق بعد ذلك بعده قرون.

## الفصل الرابع

# العقيدة الشمسية ومكافحة الموت

لقد كنا أثناء تعقبنا لظهور أقدم الآلهة المصرية نلاحظ عهوداً من التقدم البشري قبل العصر التاريخي في وادي النيل، فرأينا أن دنيا الطبيعة قد تركت أثراً لها تدريجاً في عقول أقدم سكان وادي النيل، فكان نور الشمس والخضرة النباتية مظهرين طبيعيين بارزين أثراً باستمرار على أفكار أقدم المصري وحياته. ورأينا أن ذلك المصري صور هاتين القوتين الطبيعيتين الخفيتين في صورة إلهين عظيمين، ونذكر أن هذين الإلهين كانوا في بادئ أمرهما مجرد قوتين طبيعيتين، واستمرا يعملان عملهما في دنيا الطبيعة بهذه الصفة فقط على الوجه الأغلب. ورأينا كيف أن إله الشمس انتقل تدريجاً إلى عالم الشئون الاجتماعية المنظمة، وسنلاحظ فيما بعد كيف أن إله الخضراء<sup>١</sup> أيضاً سار على نفس المنهاج الذي سار عليه إله الشمس، فكان على كلٍّ من هذين الإلهين أن يدخل مع زميله في علاقات أخرى بعد أن اشتراكاً في ميدان عمل واحد.

وصارت الدنيا التي أصبحا مندمجين فيها معًا دنيا جديدة عظيمة؛ فصياد عصر ما قبل التاريخ، الذي كان يكتفي في التعبير عن عمله بالآلة حفر مصنوعة من الطران ينحت بها خطوطاً منتظمة على مقبض عاج لسكن حجرية لتمثيل حيوانات الصيد، قد انتقل بعد مرور خمسين جيلاً من التقدم الاجتماعي، إلى مهندس ملكي يستخدم جماعات عظيمة من أصحاب الحرف المنظمين في محاجر ضفاف النيل، فاستخرجوا منها أعمدة فخمة منسقة ومعابد للآلهة العظيمة، وأسواراً للأهرام الضخمة التي تعتبر أعظم مقابر أقامتها يد الإنسان قاطبة. والآن نتساءل: لماذا كان من أمر إلهي الطبيعة القديمين في

<sup>١</sup> أي أوزير.

مثل تلك الدنيا التي وصفناها؟ إن تلك الدنيا لم يقتصر تغيرها العظيم على مظاهرها الخارجي ومفرد أساليبها المادية التي تدل على تقدم أنظمتها الاجتماعية والحكومية، بل تعدى رقيها إلى نمو حياة الإنسان الباطنة، فإن هذه الحياة كانت تسير بلا ريب بخطى متساوية مع تلك الحقائق الظاهرة التي لم تدون. وظهور أقدم بناء عُرف من الحجر وأول مبنى ذي عمد لا يعد فقط برهاناً على تقدم كفاءة حياة الجماعة الإنسانية المنظمة، بل يعد كذلك دليلاً على ظهور أفق جديد للشعور البشري يزداد اتساعه باطراد، فكان بناؤه هذا العصر أول شعراً؛ إذ مدوا أيديهم بين خمائل النخيل ومستنقعات النيل وقطفوا منها أزهار البشنين والبردي وسعف النخيل، ونسقوا بها أروقة ذات عمد على طول مساحات المعابد، فهم بذلك يعدون أول الفنانين الذين حملوا إلى ردهات المعابد شيئاً مقتبساً من جمال العالم الخارجي المنير اليانع، وبذلك صارت المعابد تجمع بين نور الشمس والخضرة لتجميل أشكالها من الخارج، كما أثرت هاتان القوتان في عقائد ذلك العصر الدينية من الداخل.

ولما بدأت عظمة الحكومة تظهر في أشكال العمارة ذات الأبهة والبهاء كان معظم تلك الأشكال دينية، وإن المظهر الفخم للديانة المنظمة يعتبر مقياساً للأثر البالغ الذي أحدثته الحكومة الجديدة في الديانة، وإن تنظيم الديانة رسميًا بتلك الكيفية الطريفة جعل المؤشرات الاجتماعية بطبيعة الأثر في الديانة، ولكن تلك المظاهر الدينية الحكومية كانت صالحة لتبادل التأثيرات بين رجال جماعة من الكهنة أو رجال طوائف المعابد وجماعة أخرى. وعلى ذلك نجد أن الاعتقادات المحليةأخذ بعضها يندمج في البعض، وقد تبيّنت لنا هذه الظاهرة في حالة إله الشمس ببلدة عين شمس، والإله الصانع «باتاح» ببلدة «منف»، غير أن حقيقة هذا الاندماج تظهر بشكل أوضح في حالة نور الشمس والخضرة؛ أي حالة إله الشمس و«أوزير».

وإن حقيقة الموت قد تركت تأثيراً عظيماً في الديانة المصرية، كما أنها أثرت تأثيراً عميقاً في كلٍّ من الالهوت الشمسي، والالهوت الأوزيري.

وإذا بحثنا الاعتقادات المصرية الجنائزية القديمة بوجه خاص أمكننا أن ندرك ذلك الامتزاج الذي حدث بين المذهب الشمسي والمذهب الأوزيري، على أنه لن يكون في وسعنا فهم امتزاج هذين المذهبين إلا إذا وجّهنا نظرنا قليلاً إلى تصورات المصري للحياة بعد الموت، وإلى التقاليد المدهشة التي تولّدت عن تلك التصورات.

والواقع أنه لا يوجد شعب قديم أو حديث بين شعوب العالم احتلت في نفسه فكرة الحياة بعد الموت المكانة العظيمة التي احتلتها في نفس الشعب المصري القديم. ومن

الجائز أن ذلك الاعتقاد **الللح** في الحياة بعد الموت كان يغضده كثيراً ويعذيه تلك الحقيقة المعروفة عن تربة مصر ومناخها؛ وهي أنها تحفظ الجسم الإنساني بعد الموت من البلى إلى درجة لا تتوافر في أي بقعة أخرى من بقاع العالم. فعندما كنت أشتغل بنقل نقوش بلاد التوبة منذ سنين طويلة (مضت) كانت الأحوال كثيرة ما تضطريني إلى المرور بطرف جبأنة فيها قديماً إنسان ميت مدفون في حفرة قريبة الغور، وقد حسر عن هاتين القدمين وصارتا ممتدين في عرض الطريق الذي كنت أمر به، والواقع أنهما كانتا تشبهان كل الشبه الأقدام الخشنة للعمال الذين كانوا يعملون معنا في حفائرنا في تلك الجهة، ولست أعرف عمر ذلك القبر، ولكن كل إنسان خبير بجوانات مصر قديمها وحديثها لا بد أنه عثر على جثث بشرية كاملة (أو على أجزاء منها) قديمة جداً، ولكنها باقية محفوظة أحياناً إلى درجة تجعلها تشبه تماماً أجسام البشر الأحياء. ولا بد أن مثل تلك المشاهدات حصلت كثيراً للمصريين القدمين أيضاً. ولعمري كان مثل المצרי في ذلك كمثل «هملت»<sup>٢</sup> وهو يحمل في يده جمجمة «يورك»، فلا بد أنه فكر من أعماق نفسه عندما تأمل هؤلاء الأشهاد الصامتين.

ولابد أن حالة الحفظ التامة المدهشة للأجساد البشرية التي وجد المصري عليها أجداده الذين كان يكشف عنهم عندما يقوم بحفر قبر جديد في ذاك الوقت، قد زادت اعتقاده فيبقاء تلك الجثث البشرية إلى الأبد، وأيقظت في خياله صوراً عظيمة في تفاصيلها عن عالم الأموات الذين رحلوا إلى الآخرة وعن حياتهم فيها.

وقد بدأ أقدم تلك الاعتقادات وأبسطها في زمن سحق في القدم، حتى إنه لم يبق لها ذكر بين الآثار التي وصلت إلينا. على أن جوانات سكان وادي النيل فيما قبل التاريخ، وهي التي كشفت عنها وقامت فيها الحفائر منذ سنة ١٨٩٤ ميلادية، تدل على أن الاعتقاد بالحياة الآخرة قد وصل إلى مرحلة متقدمة من الرقي، وقد حفرت آلاف من هذه القبور الواقعة على طول حافة وادي النيل الخصب مما يرجع تاريخ أقدمها وجوداً بلا شك إلى الألف الخامسة قبل الميلاد، فكان يوجد الجسم البشري فيها راقداً في قاع حفرة لا يزيد عمقها على بضع أقدام وركبته مطويتان تجاه ذقنه، ويحيط به متع ضئيل من أواني الفخار وألات الظران والأسلحة الحجرية والأدوات المنزلية

<sup>٢</sup> يشير هنا إلى رواية «هملت» تأليف «شكسبير» أكبر شعراء الإنجليز.

الأخرى، فضلاً عن بعض الحلبي الساذجة، وكان المفروض من وضع كل هذه الأشياء بجانبه هو بطبيعة الحال إعداد المتوفى لحياة أخرى مقبلة بعد الموت. والمفروض أنه قد مضى ما لا يقل عن ١٥٠٠ سنة من عهد المعتقدات القديمة المتمثلة في أقدم هذه المدافن إلى وقت ظهور أقدم الوثائق المدونة التي وصلت إلينا، وهي الوثائق التي اعتمدنا عليها في أبحاثنا السابقة: تلك الوثائق التي تكشف لنا عن عقيدة دينية نامية لشعب يسمى بسرعة نحو حضارة مادية راقية؛ إذ يمكننا بما لدينا من المصادر المدونة أن نتتبع طريق هذا الرقي أثناء عهد الاتحاد الثاني الذي ابتدأ حوالي سنة ٣٠٠٠ ق.م.

وإذا ذاك نجد أمامنا نتائج معقدة جاءت من اختلاط معتقدات كانت في أصلها مميزة، ثم اندمج بعضها بالبعض الآخر وتذوولت بذلك الشكل عدة قرون حتى صارت تشبه حزمة خيوط معقدة، مما يجعل حلها الآن صعباً جدًا، بل يكاد يكون مستحيلاً. ويزيد تلك الصعوبات تعقيداً الصورة التي كان يتصورها المصري القديم لطبيعة الإنسان، فإنه كان يتصور أن شخصية الإنسان الحقيقة في الحياة تحتوي على الجسم المادي الظاهر وعلى الفهم الباطن، ومقره في اعتقاده هو «القلب» أو «الجوف»؛ وهما التعبيران الرئيسيان عن «العقل». وتحتوي هذه الشخصية أيضاً على الجوهر الحيوي المركب للجسم، ويقصد به «النفس» كما يلاحظ عند الكثير من الشعوب الأخرى. غير أن هذا الجوهر الحيوي لم يكن مميزاً بشكل ظاهر عن «العقل»، وكان الاثنان يمثلان معًا في رمز واحد هو طائر له رأس إنسان وذراعاه، ونجد مصوراً في المناظر التي على القبور وعلى توابيت الموتى يرفرف على المومية، ويمد لأنفها بإحدى يديه شراع منشور، وهذا الشراع هو الرمز المصري القديم «للهواء» أو «للنفس»، ويحمل في يده الأخرى علامة هيروغليفية ترمز للحياة،<sup>٣</sup> والمصريون يسمون هذا الطائر الصغير الممثل برأس إنسان وجسم طائر «با».

ومما يدعو للدهشة أن المؤرخين فاتتهم الحقيقة الهامة؛ وهي أن «البا» تظهر للمرة الأولى في الوجود عند موت الإنسان، فقد التجأ القوم إلى كل أنواع الحيل والاحتفالات الدينية ليصبح المتوفى «با» عند موته.

<sup>٣</sup> هذه العلامة هي في الحقيقة رابط الحذاء كما لاحظ ذلك لأول مرة بتكوم جن، وهي كلمة مصرية تشمل على نفس الحروف الساكنة التي تحتوي كلمة «الحياة» في المصرية، غير أن تفسير جن هذا الذي اعتُقد أنه صحيح لم يقبله كل علماء المصرية.

ولما كان من الواضح أن المصري القديم مثلنا نحن عشر الأحياء لم يكن في مقدوره أن ينتزع شخصاً آخر من جسمه، وذلك باعتبار الجسم وسيلة للإحساس، فإن المصريين لجئوا إلى استعمال حيل متقدمة لتزويد الجسم الميت بكل وسائل الإحساس المختلفة بعد أن تنفصل عنه الروح (با) التي تضم كل هذه الإحساسات. وكان المصري القديم يعتقد أن صاحبه المتوفى موجود في داخل جسمه، أو على أقل تقدير لا يزال يملك جسماً له مظهره الخارجي كما يملك كلّ منا جسمه، هذا إذا حاولنا أن نصور المتوفى بصورة ما في نظر المصري القديم، ومن ثم كان يظهر المتوفى عندما كان يمثّل في الرسوم الجنائزية كما كان يظهر في الحياة الدنيا. وكانت رغبة أقارب المتوفى مطابقة لهذه الأفكار؛ وهي أن يضمنوا بعث المتوفى بجسمه الذي كان عليه مرة أخرى. ومن أجل ذلك كان يقف الكاهن الجنازي مع أقارب المتوفى وأصدقائه عند قبره مجتمعين عند جسمه الهاامد، ويخاطب المتوفى الراحل هكذا: «إن عظامك لن تفنى، ولحمك لن يمرض، وأعضاءك ليست بعيدة عنك». ومهما تكن هذه الوسائل فعالة فإنها لم تكن تعتبر كافية؛ إذ كان من الضروري للجسم الهاامد البعث مرة أخرى والعودة لاستعمال أعضائه وحواسه، وقد كان يتم ذلك البعث على يد إله معين God Favouring أو آلهة مقربة كالإله «حور» أو الإلهة «إزيس»، أو كان الكاهن يخاطب المتوفى مؤكداً له أن آلهة السماء ستبعثه مرة أخرى: «إنها تعيد لك رأسك ثانية، وتجمع لك عظامك، وتضم لك أعضاءك، وتحضر قلبك لجسمك». غير أن المتوفي – حتى عندما يُبعث بهذه الكيفية – لم يكن مالكاً لحواسه وقواه العقلية، ولم تكن لديه قوة لضبط جسمه وأعضائه واستعمالها، ولذلك كان من الضروري أن تخترع عدة حيل حتى تصير موميته الصامدة إنساناً حياً قادراً على المعيشة في الحياة الآخرة.

ولما كان المتوفى يعجز عن أن يكون «با» أو روحاً بعد الموت كان من الضروري مساعدته حتى يصير «با». وكان «أوزير» قد صار روحاً بعد موته، وذلك بعد أن تسلم من ابنه «حور» عينه التي انتزعاها من محجرها «ست» أثناء الشجار الذي قام بينهما، ولكن «حور» لما استرد عينه أعطاها والده «أوزير»، فلما تسلّمها الأخير صار روحاً، ومن ذلك العهد صارت العادة المألوفة أن يسمى أي قربان يقدم للمتوفى «عين حور»، وبتلك الكيفية صارت تُحدث تلك العين للمتوفى نفس ذلك المفعول كما حدث «لأوزير»، ولذلك يقول الكاهن: «قم لخبزك هذا الذي لا يمكن أن يجف، وجعّتك التي لا يمكن أن تصير فاسدة؛ إذ بها تصبح روحاً».

فكأن هذا الطعام الذي قدمه الكاهن يحتوي على القوة الخفية التي تحول المتوفى إلى روح كما حدث أن حولت «عين حور» «أوزير» روحاً.

ومن تلك الحقائق السابقة، يتضح أن المصريين قد ابتدعوا للمتوفى فلسفة نفسية ساذجة حاولوا بها أن يعيدوا إليه حياة الفرد بطرق وعوامل خارجية عن ذاته، وذلك بإشراف الأحياء؛ وبخاصة الكاهن الجنازي الذي كان يعرف الاحتفالات الدينية الضرورية للوصول إلى ذلك الغرض.

ويمكن تلخيص كل هذه النظريات في أنه بعد بعث الجسم لا بد من إعادة قوى الإنسان العقلية إليه واحدة فواحدة، ويتم حصوله عليها بوجه خاص بصيرورة المتوفى روحًا «با». وبتلك الكيفية يعود المتوفى إلى الحياة مرة أخرى وهو حائز لجميع قواه التي تساعده على المعيشة في الحياة الأخرى. فليس من الصواب إذن بعد ظهور تلك الحقيقة أن نعزّو إلى قدماء المصريين الاعتقاد بخلود الروح، أو أنهم عَرُّوا عن الروح بأنها لا تفنى، أو أن نتكلّم عن «آراء المصري في الخلود» بعد الموت.

وعندما يبتدئ المتوفى حياة جديدة في الآخرة لا يعرفها كان يساعدها في ذلك ملاك يحرسه يسمى «كا» يظهر في الوجود مصاحباً لكل إنسان من وقت ولادته، ويرافقه في كل حياته حتى ينتقل قبله إلى عالم الآخرة. لذلك نجد مرسوماً على جدران معبد الأقصر التي مثل عليها ولادة «أمنحتب الثالث» في مناظر محفورة يرجع تاريخها إلى أواخر القرن الخامس عشر قبل الميلاد، الأمير الصغير «أمنحتب» محمولاً على ذراع إله النيل تتبعه صورة طفل آخر، وهذه الصورة التي تنطبق تماماً الانطباق في شكلها الظاهري على صورة الأمير هي الكائن الذي يسميه المصريون الأقدمون «كا»، وهو نوع من الملائكة سام كان الغرض منه على الأخص إرشاد المتوفى إلى ما قدر له في الحياة الآخرة التي يجد فيها كل متوفى من المصريين ملاكه «الكا» في انتظاره. وجدير بنا أن نلاحظ في هذا المقام أن «الكا» يحمل أنها كانت في الأصل خاصة بالملوك فقط، فكان كل ملك يعيش في حراسة ملاكه الحراس، ثم صار هذا الامتياز الملكي بطريق التطور التدريجي حقاً مشاعغاً لكل عامة الشعب.

ولا يمكننا أن نشك في أن أسلحة ذلك الصائد الفطري وأواني طعامه وشرابه مضافةً إلى ذلك حُليه الشخصية قد وُضعت كلها في قبره قبل وجود أي ملك أو قيام أية مملكة في وادي النيل بآلاف من السنين. وقد أخرج للناس تدريجاً عهْد الملكية والحضارة الراقية التي كانت تصاحبها عتاداً مادياً متقن الصنع في صورة قبر ضخم مشتمل على أثاثه الجنازي. وأقدم قبر ضخم بناء القوم كان يشبه هرماً ناقصاً، جوانبه شديدة الانحدار – ويطلق المصريون الآن على مثل ذلك البناء لفظة «مصطبة».

وهذا القبر وليد كومة الدفن ذات الشكل المستطيل التي نراها في مدافن ما قبل التاريخ، وحوّلت فيما بعد بجدار حاجز، وكان يُصنع أولاً من الأحجار الخشنة، فصار في ذلك الوقت الذي نحن بصدده يُصنع من الأحجار المنحوتة المرصوصة بعناية وإتقان. وقد صارت المصطبة منحدرة بعض الانحدار على غرار ما كانت عليه سابقتها كومة الرمل، أو الراوية التي لا تزال تشاهد محصورة في داخل جدران المصطبة. وفي الجانب الشرقي للبناء الخارجي من المصطبة الذي كان في الغالب ذا حجم عظيم كانت توجد حجرة مستطيلة الشكل، يستحسن أن نسميها «مزاراً»، وكان يُقدم فيها القرابان للمتوفى كما كانت تؤدي فيها الاحتفالات الخاصة به؛ وذلك لأنّه لم يكن في مقدور المتوفى بالرغم من بعثه من جديد إنساناً حياً أن يعود نفسه في الحياة الآخرة من غير مساعدة أقاربه الأحياء. وكانت جميع تلك الاحتفالات الجنائزية ترجع في معظم طقوسها إلى المذهب الأوزيري؛ لأن إله الشمس في المذهب الشمسي لم يقض نحبه بين الناس مثل «أوزير»، ولم يترك بعده أسرة تحزن عليه وتقيم له الاحتفالات الجنائزية، فكان من الطبيعي إذن أن يُوضع المتوفى في حماية «أوزير» بصفته ابن «جب» إله الأرض.

وقد صار من العتاد من القرن الرابع والثلاثين قبل الميلاد فصاعداً أن يُدفن الموظفون المقربون وأشياع فرعون في الجبانة الملكية كما نشاهد ذلك في مقابر الأسرة الأولى بالعرابة المدفونة. فكان هؤلاء المذكورون يؤلّفون بذلك نوعاً من البلاط الجنازي حول قبر ملوكهم الذي خدموه مدة حياتهم الدنيا، وقد صار الملك بذلك مقيداً شيئاً فشيئاً بالتزامات لمساعدة رجاله الأشراف في بناء مقابرهم، ومدهم من خزانة الدولة بما يساعد على بهاء جنائزهم وكمالها، فكان طبيب الملك المقرب يتسلّم إذنًا على الخزانة والمحاجر الملكية ليعمل له «باب وهمي» عظيم فخم من الحجر الجيري الأبيض الضخم وينقل إلى مقبرته. ويقص علينا المتوفى تلك الحقائق بسرور عظيم وتفصيل مبين في نقوش قبره.

وفي نقوش أخرى نشاهد فرعون محمولاً في محفته الملكية على الطريق الصاعد من الوادي إلى هضبة الصحراء ليشرف على بناء هرمه، فيشاهد هناك مقبرة لم يكمل بناؤها بعد لأحد أشراف رجاله المقربين «دبّحن» الذي ربما كان يعتمد على سنوح فرصة رضا ملكي مثل هذه تلتف نظره إلى قبره الذي لم يتم بناءه بعد، ويخصص الملك في الحال خمسين عاملاً يقومون بالعمل في مقبرة ذلك الشريف، ثم أمر فيما بعد المهندسين الملكيين والحراريين الذين كانوا يعملون في معبد الملك المجاور للمقبرة أن يُحضروا «لبّحن» الذي أسعده الحظ «بابين وهميين» وأحجاراً لواجهة مقبرته، وكذلك تمثلاً ليقام في قبره.

ويقص علينا أحد مشهوري الزعماء<sup>٤</sup> في تاريخ حياته الذي كتبه بنفسه في ختام القرن السابع والعشرين قبل الميلاد، كيف أنه كان كذلك صاحب حظوة فيقول: «وبعد ذلك تضرعت ... إلى جلالة الملك ليأمر بجلب تابوت لي من أحجار طرة البيض [وهي محاجر ملكية بالقرب من القاهرة أخذ منها الكثير من الأحجار لأهرام الجيزة]، فأمر الملك خازن مالية الإله [خازن فرعون] أن يعبر النهر ومعه فصيلة من الجنود البحارة تحت إمرته ليحضروا لي هذا التابوت من طرة، وعاد بالحجر في سفينة كبيرة تابعة للبلاط [أي إحدى القالات الملكية]، وأحضر مع التابوت غطاءه والباب الوهمي ... [وقطعاً أخرى عدّة ليست أسماؤها المصرية واضحة المعنى] ومائدة قربان واحدة.» وفي مثل تلك المناسبات التي كانت كثيرة الحدوث كان يُنتظر من الملك أن يقوم بتحنيط الشريف المقرب ودفنه من أمواله الخاصة؛ فمن ذلك أن الفرعون بعث طائفة موظفيه الجنائزيين من كهنة ومحنطيين لاستقبال الشريف «سبني» عند عودته من السودان حاملاً جثمان والده.<sup>٥</sup>

وبمثيل ذلك أرسل الملك أحد قواه لإنقاذ جثمان شريف منكود الطالع كان قد ذُبح مع كل جنوده عن بكرة أبيهم بيد البدو عند شاطئ البحر الأحمر أثناء بناء سفينه كان يراد الرحمة بها إلى بلاد «بُنت»؛ أي ساحل الصومال، ويحتمل أن «بُنت» هذه هي أرض «أوفير» الوارد ذكرها في التوراة. ومن الواضح أن الفرعون قد رغب في إنقاذ جثمان ذلك الشريف لكي يجهزه بعناية إلى الدار الآخرة، وإن كان منقذه لم يذكر لنا شيئاً عن ذلك في نقوشه القصيرة. ويرجع السبب في اهتمام الملك بذلك كل هذا الاهتمام إلى ما كان بينه وبين أي موظف مقرب من المودة الشخصية، وقد ظهر ذلك واضحاً في حادث «وشباتح» أحد كبار وزراء الأسرة الخامسة حوالي سنة ٢٧٠٠ ق.م؛ إذ حدث أن الملك وأسرته وحاشيته كانوا ذات يوم يتقددون مبنياً عمارة جديدة لا يزال العمل جارياً فيها تحت إشراف «وشباتح» الذي كان رئيساً للوزراء ورئيساً لمهندسي العمارة أيضاً، فيعجب جميع الحاضرين من المبني، وعندئذ يلتقت الملك إلى رئيس وزارته الأمين مثنياً عليه، ولكنه يلاحظ أن «وشباتح» لا يعي كلمات العطف الملكي، فيصبح الملك حتى يزعج صياغه رجال حاشيته، ثم ينقل ذلك الوزير الذي أصبح بالفالج سريعاً إلى البلاط،

<sup>٤</sup> يشير هنا إلى الموظف الكبير «وني» (انظر مصر القديمة للمغرب، جزء أول).

<sup>٥</sup> انظر مصر القديمة للمغرب، جزء أول.

ويطلب الملك على عجل الکهنة وكبار الأطباء لإسعافه، ويحضر الملك صندوقاً به قراطيس طبية، غير أن كل ذلك لم يُجد شيئاً؛ لأن الأطباء أعلموا أن حالة الوزير مؤئنة. وعند ذلك ينزل بالملك الحزن ويعزل في حجرته مصلياً «لرع»، ثم يقوم بكل الترتيبات الازمة لدفن «وشيتاح»، ويأمر له بصنع تابوت من الأبنوس، ويأمر بتضميغ الجثة بالعطور في حضرته شخصياً، ثم أذن ابن ذلك الشريف المتوفى في بناء القبر الذي منحه الملك المتوفى وحبس عليه الأوقاف.

كذلك تتمتع بشبه هذا العطف الملكي شريف آخر كان قد أراد أن يدفن ابنه البار معه في نفس المقبرة، فيقول ابن: «لقد التمست من جلالة سيدي الملك «ببي الثاني» عاش إلى الأبد أن يمن علينا بتابوت وملابس وعطور من عطور الأعياد لأجل «زاو» [والده المتوفى]». فأمر جلالته مدير الأوقاف الملكية بإحضار تابوت من الخشب وعطور من عطور الأعياد، وزيت وملابس بما يقدر بنحو ٢٠٠ قطعة من نسيج الكتان الجيد، ومن كتان الجنوب الجميل ... على أن تؤخذ كلها من البيت الأبيض [الخزانة الملكية] التابع للبلاط لأجل «زاو» هذا.

وبعد أن يُحتفل بburial الميت بتلك الأبهة الملكية، ويجهز بمثل ذلك الأثاث الفاخر، تبقى مسألة: من يعوله بعد ذلك؟ لقد كان الشعور في جميع العصور – ولو نظريّاً – أن الميت ما كان ليجسر على وضع كل تلك المسئولية في يد الأحياء من أسرته؛ إذ كانت الأسرة تتول في النهاية إلى فرع منها تفتر عناته بالأمر حتماً، ثم تأخذ في الزوال حتى تختفي جملة واحدة، ومن أجل ذلك كان الشريف يقوم بعمل وصايا مدونة بعناية، وهبات يوقف دخلها كله لتمويل قبره وتقدم القرابين من البخور والدهان والطعام والشراب والملابس بمقادير وفيرة وفي فترات متعددة. ومن الجائز أن يكون هذا الدخل مصدره أملاك الشريف نفسه، وقد يكون من المريوط على وظائفه السابقة ومرتباته الإضافية التي تقتضيها مرتبته في الدولة. وعلى كل حال كان يخصص من كل ذلك الدخل جزء ثابت لصيانة قبر الميت وإقامة شعائره اليومية.

وقد شاهدنا في عدة أحوال أن الوثيقة القانونية الضامنة لتلك الأوقاف، قد نقشت على جدار مزار القبر نفسه، ومن ثم حفظت لنا حتى الآن؛ فقد خلف لنا «حجازي» [حاكم المقاطعة وأميرها] في أسيوط عشر وثائق مدونة بإتقان على الجدار الداخلي لمزار قبره، وكان الغرض منها تخليد بيان الخدمات التي كان يرغب في استمرار إقامتها في قبره أو من أجله بوجه عام.

وكان ذلك الوقف يبلغ أحياناً مقداراً عظيماً من المال بحالة مدهشة؛ ففي القرن التاسع والعشرين قبل الميلاد أوقف على قبر الأمير «نكاورع» ابن الملك «خفرع» ما لا يقل عن اثنين عشرة بلدة من أملاكه الخاصة، وربط كل دخلها على الصرف على صيانة قبره. وفي عهد الملك «وسركاف» في منتصف القرن الثامن والعشرين ق.م، عين مدير قصره ثمانية من الكهنة الجنائزيين لخدمة قبره، وبعد ذلك بقرنين نجد أن أميراً من الوجه القبلي وقف على قبره محاصيل إحدى عشرة قرية وضيعة. وفي قبر من تلك القبور نجد أن دخل كاهن جناري كان وحده يكفي للصرف على قبر ابنته على النمط الذي سَنَه صاحب القبر لنفسه، يضاف إلى هذه المخصصات التي هي من موارد الشريف الخاصة ما كان يهب الملك في كثير من الأحوال من هبات جديدة لأي شريف بعد وفاته، وبذلك كان يزيد في المخصصات التي ربطها الشريف بنفسه على قبره أثناء حياته، أو كان الملك يقوم بصرف كل المخصصات اللازمة للقبر من الدخل الملكي.

والظاهر أن هذه المخصصات فضلاً عن كونها تقي المتوفى شر مخاوف الجوع والعطش والبرد في الحياة الآخرة كان يقصد بها أكثر من أي شيء مساعدته على الاشتراك في إقامة أهم أعياد السنة، واحتفالاتها الدينية، فإن شأن المصري في ذلك كشأن أي شرقي آخر يجد السرور العظيم في الاحتفالات الدينية، فلم يرض أن يتخلى بعدما فارق الحياة الدنيا عن الملاذ الجميلة التي كانت تناح له كثيراً في مثل هذه الفرص. لذلك كان تقويم الأعياد عنده بمكان عظيم من الأهمية، فكان مستعداً لتخصيص دخل وغير يساعد على إقامة تلك الاحتفالات الخاصة بكل أيام التقويم الهامة في عالم الآخرة، كما كان ينفق عليها بسخاء بين أصدقائه في حياته الدنيا، بل إنه كان في الواقع ينتظر أن يشترك في الاحتفال بهذه الفرص المرحة بين أصدقائه في المعبد كما كان معتاداً فعل ذلك في حياته الدنيا، فكان يأمر تنفيذاً لذلك أن يشارد له تمثال في ردهة المعبد، وكان الملك أحياناً يأمر حفاريه بنحت هذا التمثال وإقامته داخل المعبد؛ ليكون منه بمثابة عطف سامي يميز به من يشاء من أشراف رجاله العظام.

وكذلك كان شريف عصر الأهرام ينصب في قبره أيضاً تمثلاً من الحجر أو الخشب يمثل صورته الحقيقية تمثيلاً تاماً في حجمه الطبيعي وملوناً بالألوان الطبيعية، وكان هذا التمثال يخفى في حجرة سرية مخبأة في أصل بناء المزار. وكثيراً ما كان الملك يهدي أمثال هذه التماثيل لزعماء الأشراف الممتازين من رجال حكومته وبلاطه. ومن البدهي أن ذلك التمثال الذي يمثل المتوفى [وهو أقدم شيء عرف من نوعه في الفن] كان الغرض

منه أن يقوم مقام المتوفى الذي ضاع جسمه، وبذلك يكون في مقدوره أن يعود إلى المعبد ليتمتع على الأقل بشبه حضور جثثاني [يتقمصه هذا التمثال]، ثم يعود بنفس تلك الطريقة إلى مزار قبره حيث يحتمل أن يجد صوراً أخرى لجسمه في الحجرة السرية الملائقة للمزار فيتقمصها.

من مثل هذه الطقوس نرى ظهور الحياة الآخرة في شكل أكثر تقدماً وأحب إلى الناس من ذي قبل، وقت أن كانوا يتصورونها في شكل ساذج بسيط. وتدل هذه الآراء الجديدة على ظهور أو ميل نحو الاعتراف بشخصية الفرد كما يلاحظ ذلك في تلك التماثيل التي تصور هيئة صاحبها بالضبط، والتي تعد أقدم ما عُرف من نوعها. وهي تمثل لنا عليه القوم المتعاظمين فقط [أي تمثل طبقة الأشراف رجالاً ونساء]، أما عامة الشعب فكانوا وقتئذ لا يزالون من غير شك يعتقدون أن موتاهم يسكنون القبر أو يعيشون في عالم الغرب المظلم؛ أي في تلك المملكة السفلية التي يحكمها الآلهة الجنائزيون القدماء الذين صار زعيمهم في النهاية «أوزير». أما عظاماء البلاد؛ أي الملك وبطانته على الأقل، فقد انبثق أمامهم الآن فجر مصر أسعد حالاً من مصر عامة الشعب؛ إذ كان في مقدورهم أن يسكنوا حسب رغبهم مع إله الشمس في مملكته السماوية الفاخرة، ومن ذلك الوقت فصاعداً نجد في القبور الملكية ما يدل على هذه الآخرة الشمسية.

وقد كان من المعقول أن الملك نفسه ينتظر أن قبره العظيم يتغلب على عوامل الدمار والفناء التي قد تصيب مقابر أشراف رجاله التي هي أقل متانة من قبره، وكذلك كان يُعني بتنظيم أوقافه لتبقى ثابتة أكثر من أوقاف معاصريه الذين هم أقل منه قوة. الواقع أن الهرم اعتبر في كل الأزمان أثبت شكل هندسي في البناء؛ فقد كان الفراعون الرائد تحت هذا الجبل الضخم من الأحجار المنيعة يتطلع إلى خلود جسمه وشخصيته التي كانت مرتبطة به ارتباطاً وثيقاً لا انفصام له. وقد يمتد بنا البحث إذا فحصنا أصل الهرم من جهة هندسة بنائه، ولكن من المهم أن نلاحظ في هذا المقام أن القبر الهرمي الشكل كان رمزاً شمسيّاً بالغاً حد الغاية في التقديس قد أقيم فوق جثمان الملك ليحيي مطلع الشمس التي كان الفراعون من سلالتها.

والواقع أن الملك كان يُدفن قديماً تحت نفس رمز إله الشمس الذي كان منصوباً في حجرة قدس الأقدس بمعبود «عين شمس»، وهذا الرمز الهرمي الشكل كان إله الشمس قد اعتاد أن يظهر جاثماً فوقه في هيئة الطائر مالك الحزين (فنكس) منذ اليوم الذي خلق فيه الآلهة. لذلك لما ظهر الهرم الملكي بشكل جبل شاهق فوق ضريح الملك، وقد

أشرف على المدينة الملكية التي كانت مبنية في أسفله، وعلى الوادي الممتد إلى ما بعده بعده أمتياز، كان من غير شك يعد أسمى شيء يرحب به الشمس في كل البلاد عندما يرسل أشعته الصباحية الساطعة على قمة الهرم الوهاجة قبل أن ينشر ظلاله على مساكن الفقراء المنتشرة بأسفله ببرهة طويلة. وقد عثروا فعلاً على قمة هرم، وهي قطعة من الجرانيت المصقول البديع هرمية الشكل ملقة عند قاعدة هرم الملك «أمنمحات» الثالث بدهشور، وقد نقش على أحد جوانب هذا الحجر – وهو من غير شك الجانب الذي كان يواجه الشرق – رسم شمس مجنة فوق صورة عينين نقش تحتهما هاتان الكلمتان: «جمال الشمس». فالعينان تشيران هنا بطبيعة الحال إلى فكرة المشاهدة التي تفهم من تينك الكلمتين «جمال الشمس»، ونجد أسفل ذلك نقشاً آخر يتتألف من سطرين يبتدئ بقوله: «لقد فتح وجه الملك «أمنمحات الثالث» ليتمكن من رؤية رب الأفق عندما يقلع في عرض السماء». [انظر شكل ٦].

ويجب أن نرى في اختيار الشكل الهرمي – الذي يعد أعظم رمز شمسي – لقبر الملك برهاناً آخر على سيادة الذهب الشمسي في البلاط الفرعوني. ومما يجدر بنا ملاحظته في هذا المقام أن من أهم دواعي المحافظة على الشكل الهرمي عند إهداء قبر ملكي، الاحتماء من «أوزير» بوجه خاص وطائفة آلهته.

ولم يكن الهرم مبنياً منعزلاً قائماً بذاته، بل كان جزءاً من مجموعة، وبعبارة أدق: الجزء الأعظم من مجموعة رائعة من البناء تشغل موقعها بارزاً على حافة هضبة الصحراء المشرفة على وادي النيل؛ إذ كان قائماً على الجانب الشرقي للهرم معبد منخفض ملائق لمبني الهرم نفسه، له رواق ذو عمد جميلة قائمة بمقدمته، يؤدي إلى ردهة ذات عمد خلابة تحيط بها حجرات المعبد على كلا الجانبين، وكان يقوم في مؤخرة المعبد مكان مقدس، وكان الجدار الذي خلف «قدس الأقداس» هذا، هو واجهة الهرم نفسه الشرقية، وقد أقيم أمام هذا الجدار باب وهمي ملائق له يمكن للملك المتوفى الخروج منه من ضريحه ليتسلم القرابين المقدمة له، ويتمتع بها في ذلك المكان.

ويلي ذلك طريق مؤدية من وادي النيل إلى حيث مستوى الهضبة المقام فوقها الهرم أو المعبد، وكانت تلك الطريق مسقوفة ذات طول عظيم، وكانت مقامة من أحجار صلبة ضخمة ومتعددة إلى نفس باب المعبد، وكان يقوم عند الطرف الأسفل من ذلك الطريق معبد آخر فخم ذو عمد، يُعتبر بمثابة باب هائل للطريق، وقد سُمِّي الأستاذ «ريزنر» هذا المعبد بحق «معبد الوادي». ومن المحتمل أن ذلك المعبد كان يوجد بداخل جدران

مدينة المقر الملكي التي كانت في أسفل الوادي. وبهذين المعبددين كانت بطبيعة الحال تقام الشعائر الدينية الجنائزية التي كانت تُجرى بنظام على روح الملك، فهما شبيهان في أصلهما بمزار قبر الشريف الذي تكلمنا عنه فيما سبق.

وتؤلّف مجموعة العوامل المركبة من الهرم والمعبد الجنازي والطريق المسقوفة ومعبد الوادي أعظم فكرة في هندسة البناء ظهرت في ذلك العصر المبكر، وقد أضاف ما بقي من آثارها المكشوفة في السنوات الأخيرة إلى معلوماتنا فصلاً جديداً في تاريخ العمارة.

وقد أنفق كلُّ من فراعنة الأسرتين الثالثة والرابعة [ حوالي ٣٠٠٠ - ٢٧٥٠ ق.م] جزءاً كبيراً من ثروتهم في إقامة ذلك القبر الشاسع ليحوي جثمان الفرعون ويضمّن بقايا بعد الموت، وبتلك الكيفية صار الهم الأكبر لبقاء الملك في الحياة الآخرة الشغل الشاغل للحكومة ودولاب أعمالها. وكثيراً ما عجز الملك عن إتمام تلك المجموعة البنائية قبل موته، وبذلك كان يُلقى على عاتق خلفاء الملك أعباء إتمامها، كما كانوا يعملون كل ما في وسعهم في الوقت نفسه لإتمام مقابرهم أنفسهم. وكان الكهنة عند الفراغ من بناء تلك المجموعة يهدون صيغًا منتظمة لتحفظ المعبد والهرم، أما لوازم الملك وهو راقد تحت بناء الهرم فكانت تُراعى بكلّ عناية؛ وذلك بإقامة الشعائر الرائعة في المعبد الملائص لقبره، ولا نعرف من تلك الشعائر شيئاً سوى الأجزاء التي حفظت لنا منها في متون الأهرام، وهي تدلنا على أن ما كان مأولاً إقامته في الحياة من الأعياد كان يُقام مثله للملك المتوفى، وبطبيعة الحال يكون ذلك بأعظم درجة من البهاء.

ومن البدهي أن تلك الشعائر كانت تتناول بوجه خاص تقديم الطعام الوفير والملابس وما أشبه ذلك، وكانت الصيغ التي يلقاها الكهنة الجنائزيون تقدر بمائة وثمانين وسبعين صيغة؛ أي إنها كانت تشغّل  $\frac{1}{2}$  من متون الأهرام، وكانت تشمل أسماء ما يقدم من الطعام والشراب والملابس والدهان والروائح العطرية والبخور، ويظهر لنا من تلك الأسماء ما كانت تحويه مائدة الملك من الألوان التي لا يحصلها العد — ومثل ذلك عن ملابسه ومواد زينته، وغير ذلك من لوازمه في الحياة الآخرة.

ونجد في الأواني الفاخرة التي كشفها الأستاذ «برخارت» في معبد الملك «نفرار كارع» بأبي صير [من القرن الثامن والعشرين قبل الميلاد] دليلاً آخر على الأبهة الملكية التي كانت تقام بها شعائر القربان، في حين أن جمال معبدى الهرم وعظمتها قد هيئا في حد ذاتهما مكاناً فريدياً تُؤدى في داخله كل تلك الفخامة الجنائزية، فكان الكاهن بتلاوة

نحو ثمانين صيغة من تعاويذ قربان الشعائر الجنائزية يضع أمام الملك المتوفى تلك الملاذ الصورية التي كان يتمتع بحقيقتها في الحياة الدنيا، ذلك إلى تلاوة بعض تعاويذ أخرى مبعثرة في متون الأهرام.

وفي أثناء تأدية هذا العمل كان الكاهن يدخل إلى الحجرة السرية الواقعة خلف ردهة المعبد والمؤدية إلى واجهة الهرم نفسه، وهنا يواجه الكاهن الباب الوهمي العظيم الذي كان يمكن روح الملك أن تأتي منه لتدخل المعبد ثانية عند خروجها من الضريح الملكي الذي يقع على عمق بعيد تحت ذلك المبني الشامخ المقام فوقه. وكان الكاهن وهو واقف أمام هذا الباب الوهمي يخاطب الملك كأنه حاضر أمامه، مقدمًا له معرضًا عظيمًا من أثمن الهدايا، ويصحب كل هدية منها بصيغة معينة عند تقديمها طبقاً لم ذكرناه عن ذلك فيما سبق.

غير أن حقيقة الموت الصارخة كان من المستحيل تجاهلها في تلك الصيغ التي لم توضع إلا للاعتقاد بأن الملك المتوفى لا يزال حيًّا، ويشعر بكل ما يحتاجه الأحياء في الدنيا؛ إذ نجد أن الكاهن كان يشعر وهو في تلك الحجرة التي كان السكون مخيماً عليها شعوراً شديداً بصمت ذلك الملك الرائق المدفون تحت ذلك الهرم الهائل. ومن أجل ذلك كان يناديه من وقت لآخر ليستيقظ من سباته العميق ويشاهد الطعام والهدايا المبوسطة أمامه. وخوفاً من سقوط شيء من هذه المواد المقربة كان الكاهن يلخصها كلها في وعده للملك فيقول: «ها تقدم لك كل القرابين وكل الضحايا وكل ما ترغب فيه وكل حسن لك إلى الأبد مع الآلهة». وعلاوة على كل هذه الصيغ الخاصة بالهدايا الجنائزية كانت توجد بعض تعاويذ لطرد الجوع من أعضاء جثمان الملك، فكان الكاهن يرتل هذه التعاويذ للملك من وقت لآخر أيضاً.

ولما كان ملوك عصر الأهرام المبكر [أي في القرن الثلاثين قبل الميلاد] يعتقدون في صيانة جثمانهم بالمحافظة على تلك الإجراءات، فإنه كان بالبديهة أن يتطلعوا بشقة إلى أنهم سيعيشون عيشة خالدة في الحياة الآخرة. ولكن هل كانت سلالة ذلك الملك الشرقي لا تسام من استمرار تقديم تلك القرابين الجنائزية له دائمًا أبداً؟ سترى!

والواقع أن مثل هذه الصيانة تحتاج في استمرارها إلى توظيف طائفة عظيمة من الكهنة ليظلوا قائمين بأعباء تلك الخدمة في معبد الهرم على الدوام، ولم يُبق لنا التاريخ أية قائمة تتضمن أسماء كهنة أي معبد ملكي كان، وكان أولئك الكهنة يعيشون على الهبات السخية التي كان في وسع سلطة البيت المالك أن يضمن استمرار بقائهما مدة طويلة.

فمن ذلك أن هيئة كهنة هرم الملك «سنفرو» بدهشور وأوقافه [القرن الثلاثين ق.م] قد بقيا محترمين حتى لقد أُعلن إغفاء طائفتهم من كل الرسوم والضرائب الحكومية بمقتضى مرسوم ملكي أصدره الملك «بببي الثاني» في عهد الأسرة السادسة؛ أي بعد وفاة الملك «سنفرو» المذكور بثلاثمائة سنة، وذلك بالرغم من حدوث تغيير في الأسرة المالكة مرتين منذ وفاة الملك «سنفرو»، وكان من المحتم في أمثال هذه الأوقاف المتراكمة من جيل إلى جيل أن يظل توزيعها قائماً إلى أن تبطل في نهاية أمرها وتزول من جراء ذلك.

ففي القرن الثلاثين ق.م مثلاً حول الملك «سنفرو» نفسه إلى أحد أشراف رجاله مائة رغيف يومياً من أوقاف المعبد الجنازي الخاص بأم أولاد الملك المسماة «نيما عتحب»، وكانت هذه الملكة قد توفيت في ختام الأسرة الثانية؛ أي قبل العهد الذي عاش فيه «سنفرو» المذكور بنحو جيلين. وبذلك نرى أن الملك «سنفرو» نفسه، إن لم يكن قد اغتصب دخل تلك الملكة الجنازي، فإنه قد تصرف فيه بمكافأة أحد رجاله من دخل ذلك الوقف، بعد أن أدى الدخل المهمة التي خصص من أجلها نحو قبر تلك الملكة.

وكذلك نجد بنفس تلك الطريقة أن الملك «سحورع» عندما أراد أن يكافئ «برسن» أحد رجال الأشراف المقربين إليه)، حول إليه دخلاً من الخبز والزيوت التي كانت فيما سبق تصرف كل يوم للملكة «نفرحبتس»، وقد اضطر الملك إلى اتخاذ ذلك الإجراء لعدم وجود أي مورد آخر تحت تصرفه.

ومن تلك الإجراءات السالفة الذكر يتضح لنا أن القرابين الجنائزية لم تُمح من الوجود، بل كانت مستمرة سارية الاستعمال بعد وقفها قربة لأي قبر كان. غير أننا نجد فيما فعله كلُّ من الملك «سنفرو» والملك «سحورع» تلميحاً للطريقة الوحيدة الممكنة الحصول للتخلص من تلك الالتزامات المورطة التي نشأت من تضاعف عدد المقررات الموقوفة على القبور، وذلك بتحويل القرابين التي كانت متزمرة فيما مضى لقبور عتيقة تقادمت عليها العهود إلى قبور أخرى جديدة حديثة العهد، وحتى مع اتباع تلك الطريقة فإن عدد القبور الملكية الذي كان آخذًا في الازدياد جعل استعمالها باطراد أمراً صعباً، بل كان مجرد الإشراف على تلك القبور ومبادرتها بقصد المحافظة عليها أمراً صعباً أيضاً، ومن ثم وجد كهنة الملك «سحورع» في ختام القرن الثامن والعشرين قبل الميلاد عندما أصبحوا غير قادرين على المحافظة على معبد هرم الملك، أن الأفضل والأكثر اقتصاداً أن يقيموا جدرانًا على مداخل المعبد الجنائي، ويتركوا للدخول باباً واحداً هو الذي في طرف الطريق المؤدي للمعبد، والظاهر أن ذلك كان في اعتقادهم عملاً صالحًا؛

لأنهم دونوا أسماء طائفة الكهنة الذين قاموا بهذا العمل على جدران الأبواب التي سدوها بهذه الطريقة، ثم عُثر بعد ذلك على صورة للإلهة «سخمت» رُسمت في المعبد فقد استعرضَ؛ إذ كانت تلك الإلهة موضع احترام وعبادة من أهالي القرى المحيطة بالمعبد، وقد بقيت تلك القرى تقوم باحترام تلك الإلهة وعبادتها عدة قرون، فكان ذلك سبباً في صيانة جزء كبير من المعبد كان لا بد من مصيره إلى الخراب والدمار منذ زمن طويل لولا حرمة تلك الإلهة. وقد كان حظ الملك «نفر أركا رع» خلف «سحورع» أسوأ من ذلك؛ إذ هدم أحد خلفائه «نوسررع» بعد وفاته ببعض سنين، الطريق المؤدية إلى المعبد الجنازي حتى يتمكن من تحويلها إلى طريق لمعبد القريب من تلك الجهة. وقد نتج من ذلك أن كهنة «نفر أركا رع» لما صاروا غير قادرین على الإقامة في أسفل الوادي هاجروا إلى الهضبة، وأقاموا مساكنهم المبنية من اللبن حول ذلك المعبد تارة أو ملاصقة لواجهته تارة أخرى، وكانوا لا يزالوا يقومون بتأدية وظائفهم بالمعبد، ولما كانت مواردهم آخذة في النقصان والتقلص فقد كانت مساكنهم المذكورة تتحول تباعاً لذلك إلى أكواخ حتى انتهى أمرها بالزحف إلى ردهة المعبد وحجراته. ولما صار الكهنة إذ ذاك في حالة فقر بادٍ فقد استولوا على جميع المعبد وجعلوه حِيّاً لهم، ولما صاروا في نهاية الأمر ولا عائل لهم هجروا أكواخهم المتداعية نهائياً، فاختلطت أنقاضها بأنقاض المعبد نفسه، ولما جاء عصر الدولة الوسطى بعد وفاة الملك «نفر أركا رع» بنحو ٦٠٠ سنة كان معبد هذا الملك قد صار مدفوناً على عمق عدة أمتار من التراب المتراكم فوقه، ثم استعملت تلك الأكواخ التي تعلوه جبانة للدفن، وقد كشفت الحفائر لنا فيها عن مدافن على عمق مت أو مترين من رقعة ذلك المعبد.

وقد أصاب نفس ذلك المصير جبانة الأسرة الرابعة العظيمة بالجيزة، وذلك أن الكهنة الجنائزيين الذين كان أجدادهم يديرون الأوقاف الفخمة التي حبست على أعظم الأهرامات حجماً، قد حشروا مدافنهم في الطرق والمساحات الخالية بين المقابر الملكية القديمة الخاصة بالسلالة البايدية، على أن أولئك الكهنة أنفسهم قد انقرضوا أيضاً حوالي سنة ٢٥٠٠ ق.م؛ أي بعد أن أسس الملك «خوفو» جبانة بالجيزة بنحو ٤٠٠ سنة. والواقع أنه لم يمض زمن طويل بعد سنة ٢٥٠٠ ق.م حتى صارت منطقة أهرامات الدولة القديمة البالغ طولها نحو ٦٠ ميلًا من «ميدوم» جنوبًا إلى «الجيزة» شمالاً خلاءً مقرراً. وإننا ندرك كنه هذه الحالة المحزنة من آراء رجال الفكر في العهد الإقطاعي الذي جاء بعد ذلك بنحو ٥٠٠ سنة، وذلك عندما تأملوا في انهيار تلك المقابر الضخمة.

على أن ما صار أمراً واضحًا جدًا بعد انقراض فراعنة عصر الأهرام العظيم كان أمراً قد أخذ العقل يدركه قبل سقوط الدولة القديمة بزمن طويل؛ فإن أهرامات مصر تمثل ذروة الاعتقاد في كفاءة العتاد المادي التامة لضمان سعادة المتوفى في الحياة الآخرة، فهي المظهر الرائع للكفاح الطويل للتغلب على القوى المادية المضرة، وهذا الكفاح ربما ترجع بدايته إلى نحو مليون سنة قام به صيادو عصر ما قبل التاريخ بمفردهم، أما في ذلك العهد الذي نحن بصدده فقد قامت به قوى أمة مدربة بأسرها؛ فأهرام الجيزة الكبيرة التي تمثل لنا جهودًا جبارة استنفدت كل موارد دولة عظيمة ترمي جميعها إلى غرض واحد سامي؛ هو وقاية جثمان رجل واحد هو رئيس الدولة، وقايةً أبدية داخل غطاء من المبني الضخمة جدًا، حتى يتسعى لذلك الجثمان الملكي أن يقاوم بتلك الطريقة المادية المضرة غائلة كل الآباء، ويقهر بتلك القوة الآلية الأسباب المانعة من الخلود.

على أن التخلّي عن بناء الأهرام الضخمة مثل أهرام الجيزة، والاكتفاء في نهاية الأمر بكتابية متون الأهرام منذ عهد آخر ملك في الأسرة الخامسة حوالي سنة ٢٦٢٥ قبل الميلاد داخل أهرام صغيرة، يؤكّد لن الاعتقاد بوجود السعادة في الحياة الآخرة في مكان ما آخر؛ أي الاعتقاد في وجود نعيم في مكان ما بعيد لا يعتمد في إدراكه على الوسائل المادية فقط. فهذا الاعتقاد الجديد يؤكّد إلى حد ما أن المبني من الأគومان لا يمكنها أن تهب الإنسان الحياة الأبدية، بل يجب أن ينالها بروحانيته؛ وبذلك أخذ أقدم أتباع عقيدة القوة المادية يتذمرون أول درس لهم، وأوشك عصر الأخلاق يظهر ويُشل ما عمله بناة الأهرام.



## الفصل الخامس

# متون الأهرام وصعود فرعون إلى السماء

تمدنا متون الأهرام والمسرحية المنفية بأقدم مصدر وصل إلينا عن التفكير البشري عند الأقدمين، فلدينا في هذين المصدرين أقدم مدى يمكن لنا الآن إدراكه عن تاريخ الإنسان العقلي، وكان الظن السائد أن كل الأهرام كانت عارية من النقوش إلى أن اقتحم العمال المصريون الذين كانوا يعملون في الحفائر تحت إشراف «مريت» في سنة ١٨٨٠ ميلادية – وهي السنة السابقة لوفاته – هرم «بببي الأول» ثم دخلوا فيما بعد هرم الملك «منرع»، فوجدوا جدران أروقة هذين الهرمين وممراتهما وحجراتهما مغطاة بآلاف الأسطر من النقوش الهيروغليفية، وهذه النقوش هي التي يطلق عليها الآن اسم «متون الأهرام».

وتوجد هذه المتون منقوشة في خمسة من أهرام سقارة التي كانت تعد جبانة «منف» القديمة<sup>١</sup>، وقد قام بوضعها هناك طائفة من الفراعنة وهم: الملك الأخير في الأسرة الخامسة، ثم الملوك الأربع الأول الذين خلفوه في الأسرة السادسة. وقد حكموا حسب ترتيبهم المذكور مدة تقرب من قرن ونصف قرن تبتدئ حوالي ٢٦٢٥ ق.م وتنتهي حوالي سنة ٢٤٧٥ ق.م؛ أي إنهم حكموا طوال القرن السادس والعشرين، وعلى الأرجح رباع قرن قبل هذا التاريخ أيضاً، وربع قرن آخر بعده.

<sup>١</sup> عشر حديثاً على متون أخرى في سقارة مثل هرم الملكة «نيت».

غير أنه يظهر لنا أن محتويات هذه المتون تشمل على مادة أقدم من عصر النسخ التي وصلت إلينا، وتشير النسخ الخمس التي بأيدينا إلى مادة كانت موجودة فيما مضى، ثم اختفت بعد، فإنك تقرأ فيها عن «فصل أولئك الذين يصعدون» و«الفصل الخاص بأولئك الذين يرتفعون أنفسهم». وذلك يدل على أن هذين الفصلين كانوا مستعملين قدِّيماً في مناسبات لحوادث مختلفة في أساطير ذلك العهد القومية، وبذلك يعتبر هذان الفصلان أقدم عهداً من متون الأهرام التي بأيدينا.

وكذلك توجد في هذه المتون إشارات إلى الخصومات التي كانت قائمة بين ملوك الشمال [الوجه البحري] وملوك الجنوب [الوجه القبلي] مما يدل على أنها كُتبت قبل عهد الاتحاد الثاني؛ أي قبل القرن الرابع والثلاثين ق.م. هذا إلى فقرات أخرى يرجع تاريخ عهدها إلى باكورة عهد الاتحاد الثاني؛ أي في الوقت الذي كانت فيه تلك الخصومات ما زالت مستمرة، وكان فيه ملوك الجنوب بالرغم من تلك الخصومات قابضين على زمام الحكم في الشمال ومحافظين على وحدة الدولة، وقد كُتبت كل هذه الفقرات بوجهة نظر أهل الجنوب.

على أننا نرى من ناحية أخرى أن بعض متون الأهرام قد ألفت في زمان متاخر معاصر لنفس الدولة القديمة، مثل الصيغ التي وضعـت لحماية الهرم، والتي لم تكن بطبيعة الحال أقدم من ظهور الشكل الهرمي في القرن الثلاثين ق.م. وظهر كذلك في خلال مدة القرن ونصف القرن المذكورة التي كُتبت في أزمنتها نسخ متون الأهرام الخمسة اختلف بين بعض النسخ وبعضها الآخر؛ فإن لدينا حججاً قاطعة تدل على إدخال تنقية ظاهر على النسخ المتأخرة العهد منها ليس له نظير في النسخ القديمة، وذلك يدل أيضاً على أن مراحل التفكير ونمو العادة والاعتقادات التي أخرجت هذه المتون إلى حيز الوجود كانت لا تزال مستمرة في تطورها حتى ظهرت النسخة الأخيرة منها في باكورة القرن الخامس والعشرين ق.م. لذلك تمثل لنا هذه المتون حال عصر لا يقل عن ألف سنة، ولا يعزب عن الذهن أن ألف السنة هذه كانت قد انتهت بالنسبة إلينا من نحو أربعة آلاف وخمسمائة سنة. الواقع أن مثل هذا القدر العظيم من الوثائق الباقيـة لنا عن العالم القديم ليس له مثيل في أي مكان آخر من العالم، وهذه المتون تؤلف خزانة من التجاريب التي كانت تدور في حياة الإنسان القديم، ومعظمها مما لا يزال ينتظر دوره تحت محك الدرس والبحث.

ولقد كانت الغاية المطلوبة من متون الأهرام على وجه عام هي ضمان السعادة للملك في الحياة الآخرة، لكنها مع ذلك تصور لنا دائمًا جزء الحياة المحيطة بها ومدها،

شأنها في ذلك شأن كل أدب قومي، فإنها تنطق بعبارات تدل على خبرة القوم الذين أخرجوها، وهذه العبارات تتناول الحياة القومية في القصور والطرق والأسواق، وبعضها عبارات أنشأتها العزلة والعكوف في المعابد المقدسة. وإن صاحب الخيال السريع ليجد في هذه العبارات صوراً كثيرة عن ذلك العالم الذي تقادمت عليه الدهور وبقيت هي مرآته. ومع أن هذه الصور تهتم بوجه خاص بذكر أحوال «الملك» فإنها لم توصد في وجهنا بباب العالم المحيط بها؛ فمثلاً عندما تعبر عن سعادة الملك في الحياة الآخرة تقول: «هذا الذي سمعته في البيوت وتعلمنته في الطرقات في هذا اليوم الذي طلب فيه الملك بيبي للحياة». ومنها نلتقط لمحات عاجلة عن تلك الحياة في البيوت وفي الطرقات التي مضى عليها خمسة آلاف سنة: «فالخطاطيف تششقق على الجدار، والراعي يعبر الترعة خائضاً في الماء حتى الحزام حاملاً عبر الماء رضيع قطيوعه الضعيف، والأم تدلل رضيعها عند الغسق، ويشاهد الصقر عند الغروب مخترقاً السماء، وتشاهد البطة البرية مخلصة قد미ها فارة من يد الصياد الذي فشل في اقتناصها في المستنقع، وعاشر الماء واقف عند زورق العبور ولا مال معه يقدمه للنوتى مقابل مقعد في الزورق المزدحم بالمسافرين، ولكن يسمح له أخيراً بالنزول إلى الزورق على أن يعمل مقابل نقله في نزح الماء من الزورق المثقب، ويشاهد الشريف جالساً عند حافة بركته في حديقته تحت ظلال الخميلة المصنوعة من سيقان الغاب».

وهذه الصور وكثير غيرها هي مما تزخر به الحياة الدنيوية لغمار سكان وادي النيل، أما الحياة في القصور فقد انعكست صورتها في تلك المتون بشكل أتم وأبهج من حياة العالم الخارجية عنها وعما يحيط بها، فإن الملك يشاهد في بعض الأوقات متلقاً بأعباء مهام الدولة، وبجانبه أمين سره يحمل محيرة وقلمين أحدهما للمداد الأسود والآخر للمداد الأحمر لكتابة العناوين، وكذلك نراه في أوقات فراغه متكتئاً بدون كلفة على كتف صديقه الحميم أو مستشاره، أو يشاهدان وهما يستحملان معًا في بركة القصر والحاجب الملكي يقترب حتى يجف جسميهما. وكثيراً ما يشاهد على رأس موكب باهر مخترقاً طرق مدینته يتقدمه السعاة والمقدمون مفسحين أمامه الطريق، وعندما يعبر إلى الشاطئ الثاني وينزل من الزورق الملكي الوهاج يشاهد عامة الشعب ملقين أحذيتهم وملابسهم راقصين أمامه رافعين أصواتهم بهيليات الفرح عند رؤيتهم طلعته، أو يرى

عند باب قصره وقد أحاطت به فخامة البلاط وبهاوه، أو يشاهد مرتقياً عرشه العظيم المزين ببرءوس الأسود وحوافر الثيران، وفي ذلك تقول المتون:

يشاهد الملك في قاعة قصره وهو جالس على عرشه العجيب وصولجانه المدهش  
في قبضته، ثم يرفع يده نحو أولاده ليقفوا أمام هذا الملك، ثم ينزل يده مشيراً  
نحوهم فيجلسون ثانية.

والحقيقة أن هذه المشاهد قد صورت على أنها حوادث تنتظره في الحياة الأخرىوية، غير أن عناصر الحوادث والألوان التي صورت بها تلك الحياة مأخوذة من الحياة الدنيا والتجارب الدنيوية، فمن ذلك أن أولئك الذي مرّ وصفهم بأنهم كانوا يلقون نعالهم وملابسهم ليقصوا أمامه فرحاً عند وصول الملك حينما يعبر النيل السماوي هم الآلهة، ولكنهم مثلوا طبعاً كأنهم يفعلون في السماء ما اعتاد رعاياه فعله فوق وادي النيل الأرضي، وكذلك هم الآلهة الذين نراهم يجفون أعضاء فرعون عندما يستحم مع إله الشمس في «بحيرة البردي»، فهم هنا أيضاً يفعلون لفرعون ما كان حجاً به يفعلون له على الأرض.

ولكن بالرغم من أن هذه المتون العتيقة غاصة بمناظر الحياة الدنيوية التي نقلت عنها، فإنها في مجموعها تصور أرضًا غير معروفة لنا تقريباً، فإنه عندما يحاول الإنسان ارتياز مجاهل هذه الأرض يحس بأنه يرود غابة فطرية شاسعة الأرجاء كأنها غياض مسحورة مفعمة بأشكال غريبة وأشباح مخيفة تتراءى كأنها تقطن في تيه لا منفذ فيه، فإننا نجد فيها كتابة عتيقة التهجية تضم في ثناياها كلمات ذات معنى غامض، قد يجوز أن يكون القارئ قد عرفها وهي مرتدية لباسها المعتم الذي لبسته فيما بعد، وكذلك كانت تستعمل تلك الكلمات في مواقف ومعانٍ غريبة عن القارئ الحديث تهحيتها. ويوجد في هذه المتون مجموعة أخرى كبيرة من الكلمات البالغة حد الغرابة المخالفة لتلك الكلمات المعروفة المتنكرة، وأعني بذلك طائفة من الكلمات العتيقة المهجورة التي عاشت حياة طويلة دائرة في الاستعمال في دنيا قد محيت تماماً وصارت نسياناً منسياً، فهي بعد أن وخطها المشيب كانت كالعداء المنهوك القوى تتربّح على مرأى منا مدة قصيرة في أقدم أفق معروف لدينا، فقد ظهرت فقط في هذه المتون العتيقة ثم اختفت اختفاءً أبدياً بعد عصر تلك المتون، ومن ثم لا نصادفها مرة ثانية في متون مصرية أخرى، فهي تكشف لنا في شيء من الإبهام عن دنيا من التفكير والكلام بادت من الوجود،

ويعتبر عهدها آخر العصور العديدة التي لا تحصى، والتي مرت بها حياة الإنسان فيما قبل التاريخ حتى صار قاب قوسين أو أدنى من الدخول في العصر التاريخي. ولكن هذه الكلمات الغربية التي وخطها الشيب، وهي البقية الباقية لنا من عصر منسي مهجور، استمرت مستعملة مدة جيل أو جيلين في متون الأهرام، وتستمر غرابتها بالنسبة إلينا عادة حتى يزول استعمالها نهائياً. وليس لدينا من الوسائل ما نعرف به معناها أو إرثها على أن تبوح لنا بأسرارها أو عن الرسالة التي كانت تحملها في غضونها، وليس لدينا من فنون معرفة اللغات القديمة ما نحاول به إرثها على كشف ما تكتنه من الأسرار. ويوجد بجانب تلك الكلمات أيضاً طائفة أخرى من التراكيب العوينة التي زاد في صعوبتها طبيعة ما تشير إليه من المعاني المبهمة الغامضة، فهي مفعمة بتلميحات عن حوادث أساطير ضاعت معالها عنا، وعادات ومعاملات قد فات زمانها منذ عهد بعيد، وقوامها عناصر حياة وفكر وتجارب ضاعت معالها كلها في يباء المجهول التام.

ذكرنا فيما سلف أن الغاية المهمة من متون الأهرام هي في الأصل ضمان سعادة الملك في الحياة الأخروية؛ لذلك نجد أبرز شيء في هذه المتون الاحتجاج الملح، بل الاحتجاج الحماسي ضد الموت، ويمكن اعتبارها صورة لأقدم ثورة عظيمة قام بها الإنسان ضد الظلمة والسكون العظيمين اللذين لم يعد منها أحد. وكلمة الموت لم تذكر قط في متون الأهرام إلا في صيغة النفي أو مستعملة للعدو، فترى التأكيد القاطع مرة بعد الأخرى أن المتوفى حيٌ يرزق: «الملك تيتي لم يمت موتاً، بل جاء معظماً في الأفق»، «هيا أيها الملك وناس»، إنك لم تسافر ميتاً بل سافرت حيّاً، لقد سافرت لكي يمكنك أن تعيش، وإنك لم تسافر لكي تموت»، «إنك لن تموت، هذا الملك بيبي لن يموت»، «الملك بيبي لا يموت بسبب أي ملك ... ولا بسبب أي ميت. هل قلت إنه مات؟ إنه لن يموت، هذا الملك «بيبي» يعيش أبداً، عش! إنك لن تموت»، «وإذا رسوت [استعارة للموت] فإنك تحيا [ثانية]»، «هذا الملك «بيبي» قد فر من موته».

وهكذا نجد تجنب ذكر الموت باستمرار في هذه المتون، وكثيراً ما تختفي صيغة نفي الموت بالتأكيد الآتي: «إنك تعيش، إنك تعيش، ارفع نفسك، إنك لن تموت فقم، ارفع نفسك» أو «ارفع نفسك أيها الملك بيبي السامي بين النجوم التي لا تفني [وهي النجوم الثوابت]، إنك لن تفني أبداً» وإذا لم يكن بدُّ من الإشارة إلى حقيقة الموت فإنه يسمى «النزول من البحر» أو ربط حبال السفينة في المرساة كما سبق ذكر ذلك، أو كان يفضل في مثل هذه الحالة ذكر كلمة الحياة منفية، ولذلك كان يستحب قول: «ليس حيًّا»

بدلاً من النطق بالكلمة المشوّمة. أو كانت هذه المتون القديمة تعيد إلى الذاكرة ذكريات حزينة لسعادة مفقودة قد تمتّع بها الناس ذات مرة «قبل أن يأتي الموت». ومع أنّ أسمى موضوع في متون الأهرام كان الحياة: أي حياة الملك الأبديّة، فإنّ هذه المتون كانت تتّألف من مصادر متنوعة جدًا، ولما كانت كل طريقة وكل نفوذ يستعمل للوصول للغرض المقصود (الحياة بعد الموت)، فإنّ الكهنة الذين وضعوا تلك المجموعة من الأدب القديم، والتي هي أقدم ما وصل إلينا للآن، ضمّنوها كل أنواع التعاوينيّة القديمة التي كانت تعد في نظرهم مرعية مستجابة، أو التي وجدها أنها تقيّد لذلك الغرض. ويمكن القول بأنّ متون الأهرام تحتوي بوجه خاص على ستة موضوعات: شعائر جنازية - وشعائر خاصة بالقرب المتأمّلة عند القبور - وتعاونيّة سحرية - وشعائر قديمة خاصة بالعبادة - وأناشيد دينية قديمة - وأجزاء من أساطير قديمة - وصلوات وتضرّعات لفائدة الملك المتوفى. وتقع هذه المتون في طبعتها الحديثة الآن في مجلدين من القطع الكبير يشتملان على القراءات والتوجيهات المختلفة لنصوصها، وهذا المجلدان يحتويان من المتون أكثر من ألف صفحة، وقد قسمها الناشر الأول إلى أربع عشرة وسبعمائة صيغة.

وإذا أمكننا الإشارة إلى متون الأهرام بصفة عامة - كما فعلنا - فلا يمكننا معرفة معانيها معرفة تامة، فإن ذلك يعد من أصعب الأمور، ولكن لحسن الحظ يمكن فهم شكل الأدب الذي تحويه هذه المتون واستساغته، فمن بين أقدم القطع الأدبية في هذه المتون الأناشيد الدينية، وهي عبارة عن تركيب شعري قديم بهيئة أبيات من الشعر الموزون المقفى ظاهر فيه التوازن بين كلماته ومعانيه. وقد نقل العبرانيون هذا التركيب الشعري إلى أدبهم بعد ذلك بألفي سنة، وهو التركيب المعروف لنا في «المزماري» باسم «توازن الأعضاء». ويرجع استعمال ذلك التركيب في متون الأهرام إلى الألف الرابعة ق.م، وعلى ذلك يعد وجوده في هذه المتون أقدم من وجوده في آية بقعة أخرى من العالم بمراحل بعيدة. والواقع أنه أقدم صورة أدبية بين جميع أنواع الأدب المعروض لدينا.

وهذا النوع من الأدب لا ينحصر استعماله في الأناشيد المذكورة فقط، بل يوجد كذلك في نبذ أخرى من متون الأهرام، ولكنها لم تصل هنالك إلى درجة الكمال الذي تلمسه في هذه الأناشيد.

وزيادة على ما ذكر من التركيب الشعري الذي يرتفع بهذه النبذ إلى مرتبة الأدب بالمعنى المعروض لدينا الآن؛ فإننا كثيراً ما نجد بعض كتابات مبعثرة تحمل في مظهرها

صفات الأدب من الوجهة الفكرية واللغوية، فمثلاً نجد أثراً دقيقاً من مجال الخيال في أحد الأوصاف الكثيرة التي وردت عن بعث «أوزير»؛ إذ جاء فيه: «فك لفائفك إنها ليست لفائف، بل هي خصلات شعر «نفتيس».. و«نفتيس» هي الإلهة المنتسبة على جسم أخيها المتوفى. فالكافن القديم الذي كتب ذلك السطر قد رأى في اللفائف التي تلف الصورة الجامدة خصلات الشعر الغزيرة التي تتدلى من شعر الإلهة وتحتلل باللفائف، ونجد كذلك قوة عنصرية في ذلك الخيال الوثاب الذي يلمح العواطف الودية لكل العالم فيجعل العناصر الطبيعية تشعر بالنازلة الرهيبة التي تتمثل في موت الملك، وفي حوله بين آلهة السماء؛ إذ يقول المحزونون على الملك: «السماء تبكي من أجلك، والأرض ترثي من أجلك». ويقول الناس عندما يرونـه في الخيال صاعداً إلى القبة السماوية: «السحب تظلم السماء - والنجمـون تمطر الأرض - والأقواس [مجموعة النجوم] تترنـح - وعظام كلاب جهنـم ترتعـد - والبوابـون واجـمون عندما يرونـ الملك «ونـاس» يـشقـقـ في شـكـل روح..».

وليس لدينا شك في أن الغرض من تلك المتون الجنائزية كلها هو لصلاحة الملك، بل هي بوجه عام تحتوي على معتقدات لا تنطبق إلا عليه وحده، وبخاصة عندما نذكر أنها لم تكتب إلا في المقابر الملكية فقط. فمن الحقائق الهامة التي يجب التنبيه عليها أن رجال أشرف ذلك العصر لم يستعملوا أبداً متون الأهرام في نقوش مقابرهم.

ولما لم يكن في مقدور متون الأهرام زعزعة العقيدة السائدـة في وجود الحياة في القبور، فإنـها لم تُـعـرـ هذا الرأـيـ اهـتمـاماً كـبـيراً، بل وجهـتـ جميعـ هـمـهاـ تـقـرـيـباًـ إـلـىـ حـيـاةـ فيـ نـعـيمـ تـقـعـ فيـ مـملـكةـ بـعـيـدةـ. وـمـاـ يـسـتـحـقـ الذـكـرـ وـالـاهـتـمـامـ أـنـ تـلـكـ الـمـلـكـةـ الـبـعـيـدةـ لـاـ يـرـادـ بـهـ إـلـاـ «ـالـسـمـاءـ»، وـأـنـ متـونـ الـأـهـرـامـ لـاـ تـعـرـفـ شـيـئـاًـ تـقـرـيـباًـ عـنـ الـحـيـاةـ الـأـخـرـوـيـةـ الـمـلـظـمـةـ الـتـيـ تـوـجـدـ فـيـ الـعـالـمـ السـفـلـيـ؛ـ وـلـذـلـكـ فـإـنـ عـالـمـ الـأـمـوـاتـ عـنـهـمـ لـاـ يـرـادـ بـهـ إـلـاـ «ـالـعـالـمـ السـماـويـ»، وـنـحـنـ فـيـ التـعـبـيرـ عـنـهـ بـهـذـهـ الصـيـغـةـ لـاـ نـعـبرـ عـنـ أـيـ مـعـنـىـ مـنـ مـعـانـيـ كـلـمـةـ السـمـاءـ الـلـاهـوـتـيـةـ الـمـتـكـرـرـةـ فـيـ الـلـغـةـ الـإـنـجـلـيزـيـةـ. عـلـىـ أـنـهـ لـاـ يـكـادـ يـوـجـدـ عـنـدـنـاـ شـكـ فـيـ أـنـ فـكـرـةـ تـصـورـ جـنـةـ سـمـاـيـةـ –ـ وـهـيـ تـلـكـ الـفـكـرـةـ الـتـيـ شـاعـتـ فـيـمـاـ بـعـدـ فـيـ الـعـهـدـ الـمـسـيـحـيـ يـرـجـعـ أـصـلـهـاـ إـلـىـ نـفـسـ هـذـاـ الـاعـقـادـ الـمـصـرـيـ الـقـدـيمـ الـمـتـوـغلـ فـيـ الـقـدـمـ.

وقد اختلط في تلك الآخرة السماوية المذكورة في متون الأهرام مذهبان قدیمان: أولهما يتصور المتوفى في صورة نجم، والثاني يتصور المتوفى حالاً في إله الشمس، أو هو إله الشمس نفسه. وبدهي أن هذين المذهبين اللذين يمكن تسميتهم: بالأخرة النجمية

والآخرة الشمسية على التوالي كانوا في وقت ما مستقلّين، ثم دخل كل منهما في شكل «آخرة سماوية» هي التي نجدها في متون الأهرام. ولقد كان من التصورات الطبيعية عند ساكن وادي النيل ذي السماء الصافية أن يرى في سماء مصر ليلاً جموع أولئك الذين سبقوه إلى الحياة الأخرى مائتين أمامه، فقد طاروا إلى السماء كالطير مرتفعين فوق كل أعداء الهواء، فكانوا عند حلول الظلام في كل ليلة يجتازون أقطار السماء بصفتهم نجوماً أبدية. وخص المصري، في تخيله جمهور الموتى، تلك النجوم التي تسمى «غير الفانية»، وكان يعتقد أن تلك النجوم تقع في الجهة الشمالية من السماء، ولذلك لا يكاد يوجد شك في أن النجوم المقصودة بالذكر هي النجوم المحيطة بالقطب التي لا تغرب ولا تغيب. وقد قام جدال كبير بين علماء التاريخ القديم عن سر اتجاه ممر مدخل الهرم المنحدر شطر النجمة القطبية، ثم بيّنت نقوش متون الأهرام السر في هذا الاتجاه الذي لم يهتد إليه أحد قبل ذلك؛ وهو أن روح الملك عندما تخرج من ذلك الممر يحملها هذا الاتجاه فوراً نحو النجوم القطبية.

ومع أن المذهبين المذكورين؛ النجمي والشمسي، يوجدان معًا جنباً لجنب في متون الأهرام، فإننا نجد أن المذهب الشمسي هو السائد فيها بدرجة عظيمة حتى يصح لنا بوجه عام أن نصف متون الأهرام بأنها شمسية الأصل. ومن المحتمل أن الاعتقاد بالنصير الشمسي قد نشأ في عقيدة قدماء المصريين عن طريق شروق الشمس ثانية كل يوم بعد غروبها، فكأن الموت إنما يحدث على الأرض، أما الحياة فتكتسب في السماء فقط، وهو المكان الأعلى الذي يرفع إليه الملك فوق المكان المحتوم الذي يصير إليه عامة البشر، «الناس يغدون وأسماؤهم تمحى»، فأمّسـك أنت بذراع الملك «تنيتي» وخذ أنت الملك تيتـي إلى السماء حتى لا يموت على الأرض بين الناس..».

وذلك الفكرة القائلة بأن الحياة توجد في السماء هي الرأي السائد، وهي أقدم بكثير من المذهب الأوزيري في متون الأهرام. وقد بلغ هذا الرأي درجة من القوة جعلت نفس «أوزير» يُمنح بضرورة الحال آخرة سماوية شمسية، وكان ذلك في المرحلة الثانية التي دخلت فيها أسطورته في متون الأهرام. والموضوع الهام في متون الأهرام هو تطلع المتوفى لحياة أخرى فاخرة في حضرة إله الشمس، حتى إن نفس القبر الملكي قد اتخذ من أقدس شكل يرمز به إلى إله الشمس، كما أوضحتنا ذلك فيما سبق.

وقد عمد لاهوت الحكومة الذي جعل الملك الابن المجسم للإله «رع» وممثله على الأرض، إلى تصوير الملك يسبح في السماء عند الموت ليسكن مع والده إلى الأبد، أو ليحل

محله ويكون خلفه في السماء كما كان خليفته في الأرض. وعلى ذلك نجد أن الآخرة الشمسية هي في الواقع المصير الملكي، ولا يحظى به إلا فرعون وحده، ثم صار ذلك المصير فيما بعد بالتدرج حقاً لسائر البشر يشاركونه فيه. غير أنه لم يكن في الإمكان — كما سترى — إعطاء ذلك الحق لهم إلا بعد أن يتصرف كل مطالب بذلك المصير بالصفة الملكية أيضًا.

وبانتقال الفرعون إلى تلك المملكة العتيدة التي مقرها في السماء [بالرغم من عدم انسجام الآراء الخاصة ب موقفه هناك] كان يدعى للقيام بعملية تطهير فرضتها وأكملتها المتون بتكرار مملاو. وكان ذلك التطهير في العادة بالماء بصبه فوق البدن،<sup>٢</sup> أو بالاستحمام في البحيرة المقدسة الواقعة في الحقول المباركة، حتى إن الآلهة كانت تقوم بخدمة الملك في وقت إنجاز ذلك الاستحمام، فيقدمون إليه المناشف ثم الملابس. ومن المحتمل أن يكون ذلك التطهير ذا مغزى خلقي هام، وخاصة إذا رأينا هذا الاحتفال التطهيري الشرقي العتيق قد استمر معمولاً به إلى عصرنا الحالي في الاحتفال التعميدي الموجود إلى الآن عند المسيحيين.

وكانت القبلة التي يتجه إليها الملك في المذهب الشمسي هي الإقليم الواقع شرقى السماء، حيث لم تكن الشمس وحدها هي التي تولد في تلك الجهة، بل كانت كذلك الآلهة الأخرى تولد هناك. وفي تلك الجهة المقدسة توجد أبواب السماء العظيمة التي تقوم أمامها تلك «الجميزة العالية شرقى السماء التي يجلس فوقها الآلهة»، وكذلك نسمع عن الجميزيتين اللتين في الجانب الأقصى من السماء، وهما اللتان يمسك بهما الملك عندما «يعبرون به إلى الشاطئ الثاني ويجلسونه في الجانب الشرقي من السماء». ويجد الملك المتوفى في ذلك المكان المقدس أيضاً إله الشمس، أو يجده إله الشمس، ومن ذلك المكان يرتفع إلى السماء، وكذلك يرسو في هذا المكان القارب الذي يعبر به.

ولا يكاد الملك المتوفى يولي وجهه شطر الجهة الشرقية نحو ذلك الإقليم المقدس حتى تعرضه بحيرة واقعة في الشرق، وكان لا بد له أن يعبرها حتى يصل إلى مملكة إله الشمس، وكانت عين «حور» قد سقطت على الشاطئ الأقصى؛ أي الشاطئ الشرقي لهذه البحيرة خلال شجاره مع «ست»، وكانت تسمى «بحيرة السوسن»، وهي طويلة إلى

<sup>٢</sup> أظن أن ذلك يقابل بالضبط في الديانة الإسلامية غسل الميت قبل دفنه.

حد يجعلها تحتوي على «متعرجات»، ولا بد أنها تمتد إلى مسافة بعيدة شماليًا وجنوبيًا على طول الأفق الشرقي. وكان يوجد خلف تلك البحيرة أرض العجب الراخمة بالقوى الشريرة في كل جهاتها، وكان كل شيء فيها حيًّا، من ذلك المقعد الذي يجلس فوقه الملك، إلى السكان الذي كان يقبض عليه بيده، إلى القارب الذي نزل فيه، إلى الأبواب التي يمر بها، ولذلك كان في مقدوره أن يتحدث مع كل هذه الأشياء أو مع أي شيء آخر يحبه هناك. وهذه الأشياء الشريرة كان في قدرتها أن تتكلم معه، مثل قارب «بجعة لوهنجرن»<sup>٣</sup> الواقع أن تلك الأرض كانت أرض «عجائب» كالتي نجدها في قصص البجعة أو في قصص «نبلونجن» Nibelungen<sup>٤</sup> في الخرافات الألمانية، وهي تشبه دنيا «مورت د أرثر» Morte D'Arthur<sup>٥</sup> التي يقابل فيها ابن السبيل العجائب في كل منعطف.

وكان أوضح طريق في نظر سكان ضفاف النيل لعبور «بحيرة السوسن» أن يركب الإنسان قارب العبور، وهذا ما يجده الملك المتوفى بين سيقان غاب شاطئ البحيرة، وملأه واقف عند السكان يدفعه بسرعة، وكان على الملاح أن يلتف وجهه خلفه عند دفع القارب، ولذلك سمي «انظر إلى الخلف» أو «الناظر إلى الخلف»، وهو لا يتكلم إلا نادرًا، وإنما يقف صامتًا في انتظار راكبه. وما كان أكثر التوسلات والتضرعات اللينة التي يحاول بها الملك المنتظر تملق ذلك الملاح صاحب الوجه الملفوتو، فنسمعه وهو يؤكّد له تأكيدًا قاطعًا يدل على المكر والخداع فيقول له: «إن هذا الملك «بببي»؛ هو راعي قطيعك والمشرف على حظيرة ماشيتك». ولذلك كان من الضروري لمصلحة الملاح نفسه أن يعبر به في الحال. وقد يُحضر الملك معه إثناء سحرًّا لا يقوى الملاح على مقاومته،

<sup>٣</sup> قارب البجعة للوهنجرن كان سفينه خرافية تجربها بجعات مسحورة، وهو الذي حمل البطل الألماني «لوهنجرن Lohengrin» إلى بحيرة مسحورة دون أن يقوده هو أو يدير دفته.

<sup>٤</sup> نبلونجن: هم جنس من المخلوقات خارق للطبيعة مثل الأقزام، وكان في حراسته كنز ضخم من الذهب قد استولى عليه البطل «سيغفورد».

<sup>٥</sup> «مورت د أرثر» Morte D'Arthur: هي رواية خرافية عن الملك «أرثر» ملك بريطانيا وفرسانه أصحاب المائدة المستديرة، ألفها السير «مالوري» Sir A. Mallory، وبعد ذلك صاغها في قالب شعرى «تنيسون» الشاعر الإنجليزى تحت عنوان «أناشيد الملك» Idylls of the king. الواقع أنه في كل تلك القصص يطلب فيها إلى القارئ أن يتصور عالمًا خرافياً تسكنه مخلوقات خارقة للعادة تجد فيه الحيوان والأشجار، وحتى الجمام كان في قدرته أن يتكلم مع الناس.

أو يقال لللاح بصفة قاطعة إن الملك ظاهر من كل ذنب في السماء والأرض والجزيرة التي هم ذاهبون إليها، أو كان الملك يتقمص شكل القزم المهرج الذي كان يأخذ مكانه بين الراقصين أمام الملك في الدنيا ليسري بذلك عن قلبه أمام العرش العظيم. وكان حتماً على اللاح إذن أن يعبر به سريعاً إلى قصر «رع» وبلاطه ليسر بذلك إله الشمس. والواقع أن ذلك كله كان من المعلومات العامة الشائعة؛ إذ كان اللاح يخاطب بعد ذلك هكذا: «هذا ما سمعته في البيوت وما تعلمنه في الطرق في اليوم الذي طلب فيه هذا الملك بيبي للحياة».

ونجد كذلك معارضه اللاح للقادم العتيد (المراد به الملك) فيقول له: «من أين أتيت؟» وعند ذلك كان حتماً مقضياً على الملك أن يقيم الحجة على أنه من أصل ملكي، فإذا اتفق أن كان اللاح عنيداً رغم ما بذل معه من الجهد، وأبى أن يرسو بقاربه إلى الشاطئ؛ فإن الملك عنده يخاطب المدافن الذي في يده قائلاً: «هيا أنت يا من في قبضة اللاح». فإذا كانت كلماته قوية مستجابة فإن المدافن يأتي بالقارب إلى الملك.

وكان في مقدور ملاح عصر ما قبل التاريخ منذ أقدم العهود أن يعبر النيل على رمثين من الغاب مربوطين معاً بإحکام جنباً لجنب كأنهما لفافتاً دخان ضخمتين.<sup>٦</sup> وقد صورت لنا أسطورة من أقدم الأساطير الخاصة بسياحة إله الشمس كيفية عبره المياه السماوية على زوج من تلك الأرماث التي اتخذها إله الشمس لعبوره رغم سذاجتها وبساطتها، وصار استعمالها من الاعتقادات التي لا مناص منها، فلم يبق للاعتقاد باتباعها إلا نقل قوة استعمالها عن طريق التألف من «رع» إلى فرعون المتوفى حتى يضمن الأخير لنفسه سياحة ناجحة كالتي قام بها إله الشمس. وهكذا نجد أن رمثي السماء قد هُيئت للملك «وناس» ليعبر بهما إلى الأفق حتى يصل إلى «رع» كما هُيئت «لرع» ليعبر بهما حتى يصل إلى الأفق.

<sup>٦</sup> وقد اتفق المؤلف هذا الكتاب ذات مرة أنه لم يجد قارباً، مثل فرعون، ليعبر به النيل في بلاد النوبة، فأسرع أحد أهالي القرية المجاورة وأحضر في الحال رمثين من ذلك النوع مصنوعين من الغاب المجفف الذي ينمو على شاطئ النيل، وعبر بالمؤلف خليجاً واسعاً إلى جزيرة في النهر بهذا القارب المنذر بالخطر. وقد كانت هذه أول مرة رأى فيها المؤلف مثل هذه الطريقة لعبور الماء، وقد كان من الأمور الهمامة أن يجد المؤلف أن قارباً لم يسمع بمثله إلا في متون الأهرام فقط التي يرجع عهدها إلى خمسة آلاف سنة مضت كان لا يزال باقياً مستعملاً كل يوم في هذا النهر القديم في بلاد النوبة الثانية، وليس هناك من شك في أن هذا القارب هو الذي يسمى غالباً «الرمثين» في متون الأهرام.

ومن الجائز أن تتحقق جميع تلك الحيل المتعددة التي تعمل لعبور البحر الشرقي، وحينئذ يكون محتملاً على الملك أن يسلم نفسه إلى الهواء حتى يصعد به إلى السماء، فيقول متكلّم مختفٍ للملك: «جناحاك منشوران مثل الصقر ذي الريش الكثيف، ومثل الباشق الذي يرى مساء يخترق القبة الزرقاء»، «إن الطائر يطير وهذا «الملك» بيبي يطير بعيداً عنكم أيها الأنعام. إنه ليس من أهل الأرض، بل هو من أهل السماء ... هذا الملك «بيبي» يطير كسحابة في السماء مثل الطائر Masthead. هذا الملك «بيبي» يصل إلى السماء على هيئة صقر، هذا الملك «بيبي» يصل إلى السماء مثل إله الأفق [حار أختي]. وكذلك يراه المتكلّم مفلتاً من أيدي الناس كما تفلت الإوزة البرية من يد الصائد الذي يقبض على ساقيها وتطير إلى السماء؛ «إن أطراف جناحيه هي أطراف جناحي إوزة عظيمة». وبذلك الكيفية يطير كإوزة ويرفرف كما يرفف الجعل، «ووجهه وجه صقر وجناحاه جناحاً إوزة». إن الملك «وناس» يرفرف بجناحيه كالطائر «زرت» Zeret، والهواء يحمله مرتفعاً به إلى السماء.

«إن الملك «وناس» يذهب إلى السماء! إن الملك وناس يذهب إلى السماء على الريح!»  
«إن سحب السماء قد حملته بعيداً، وهي تعظم الملك «وناس» عند «رع»، «لقد صعد الملك على سحب المطر». أو كان الكاهن يرى أشباحاً غريبة في سحابة دخان البخور التي تصاعد فوقه ففيصبح قائلاً: «إنه يصعد على دخان البخور العظيم».

وكذلك رأى القوم في أشعة الشمس سلّاماً إليها، هو تلك الأشعة المائلة المصوّبة نحو الأرض من بعض فتحات في السحاب، وهذا السلم المشع أدلّي من السماء لكي يصعد عليه الملك. «إن الملك بببي» قد وضع هذا الشعاع بمثابة سلم تحت قدميه، وصعد عليه الملك «بببي» ليصل به إلى أمه وهي الصلُّ الحي على رأس رع». وكذلك تظهر أشعة الشمس الشاسعة التي تنحدر تجاه الأرض لأنها مصعد قد تخيله أولئك القوم القدامى، ولذلك يقولون: «إن الملك «وناس» يصعد على السلم الذي صنعه له والده «رع» [إله الشمس].» وكان منظر صعود الملك يدعو إلى إعجاب الآلهة، ولذلك يقولون: «ما أجملها من رؤية! وما أذنها من مشاهدة عندما يصعد هذا الإله (يقصدون الملك) إلى السماء؛ إذ يحمل هيبته على رأسه، ويجانبه الفزع منه، وتعاويذه السحرية موضوعة أمامه!» ثم تدعى الناس والآلهة معاً بواسطة تعاويم قوية التأثير ليرفعوا الملك: «أيها الرجال، وأيتها الآلهة، ضعوا أذرعكم تحت الملك «بببي»! ارفعوه، اصعدوا به إلى السماء كذراعي «شو» (الجو) اللتين وضعتا تحت السماء، وهو (أي «شو») يرفعها، إلى السماء! إلى السماء! إلى الكرسي العظيم بين الآلهة.»

غير أنه كان لا يزال محتملاً أن أبواب المملكة السماوية قد لا تفتح للقادم العتيد، ومن أجل ذلك نجد تأكيداً مكرراً بأن أبواب السماء المزدوجة مفتوحة أمام فرعون: «إن أبواب الأفق المزدوجة مفتوحة ومزالجها مزاحة». ونقابل هذا النداء دائمًا في متون الأهرام، ولا شك أن نفس الوسيلة التي فتحت الباب «لعل بابا» والأربعين لصاً — كما وردت في كتاب ألف ليلة وليلة — قد فتحت لغيره أبواباً كثيرة في الشرق القديم قبل أن تصير معروفة لنا نحن عشر العالم الغربي عن طريق قصة ألف ليلة وليلة بآلاف من السنين.

وكذلك نرى أنه بالرغم من اقتناع أولئك القوم بوجود الحياة الأخرى، بل بوجود حياة عظيمة قد ملئت بذكراها متون الأهرام، فإن هذه المتون نفسها تكشف لنا عن حالة الخوف من تلك الحياة، ذلك الخوف الذي كان يملأ قلوب سكان ذلك الشرق القديم، كلما تأملوا في أخطار عالم تلك الآخرة التي لم يكونوا يعرفونها ولم يسبق لهم أن جربوها، فإنه كان يعترض ذلك القادر الملكي مخاوف احتمال عدوان الآلهة عليه أينما ولي وجهه وهو ينظر في عرض البحر الشرقي، حيث كانت تزدحم بمخليته آلاف الأخطار والمعارضات التي يكون من شأنها تكدير صفو تلك الصورة الجميلة التي كان يتخيلها في نعيم الحياة الأخرى، كما نجد في الشجاعة الجريئة التي يظهرها الملك مسحة قصصية، فإن الملك، وقد صار وحيداً في السماء، ينهض فجأة في شكل مارد هائل مدعيًا السيادة على الآلهة أنفسهم، وبمواجهته المملكة السماوية يخاطب إله الشمس هكذا: «إني أعرف اسمك، إني لست جاهلاً اسمك، فاسمك هو «غير المحدود»، واسم والدك هو «مالك العظمة»، واسم أمك «الرضى» وهي التي تحملك في كل صباح وستمنع ولادة «غير المحدود» في الأفق إذا منعت هذا الملك «بببي» من المجيء إلى المكان الذي أمنت فيه». فكان الملك باستعماله قوته السحرية بتلك الكيفية يجعل نفسه ملكاً على العالم ويهدد بوقف شروق «ولادة» الشمس نفسها إذا حُجز هو عند الباب العظيم لمملكة إله الشمس.

وهكذا يقترب الملك الراحل أخيراً من الشاطئ الشرقي «لبحيرة السوسن»، «وهذا الملك يجد المعظمين بسبب «تسلاح أفواههم»<sup>7</sup> جالسين على شاطئ تلك البحيرة ... وهو

<sup>7</sup> هذا التعبير الغريب يعني أفواهًا مسلحة بتعاويذ سحرية جعلت الذين يملكونها يصيرون مبجلين.

مكان مورد الشرب لكل من صار معظمًا بسبب تسلح فمه». ولكنهم عندئذٍ يعارضون القايد العتيد (أبي الملك) فيجيبهم: «إني واحد من المجلدين بسبب فمه المسلح» فيقولون للملك بببي: «كيف حدث ذلك؟ وكيف وصلت إلى هذا المكان الأفخم ومن أبي مكان؟» عندئذٍ يقول قارب الصباح: «إن «بببي» قد أتى إلى هذا المكان الأفخم من مكان ما؛ لأن رمثي السماء هيئاً لأجل «رع»..» وعندما يقص الملك خبر عبوره الناجح كما قد عبر من قبله «رع» يصبح أهل السماوات مهلاين بالفرح والسرور، وعندئذٍ ينزل فرعون معهم ويعيش عيشتهم ويجلس أمام القصر الذي يحكمون منه. وبعد ذلك يسمع الملك مرة أخرى صوتاً منفرداً يخرج من عالم الأموات معتراضاً الملك عندما ينزل ويمر بالأبواب العظيمة للسماء يقوده «جب»: «هيا! من أين أتيت أنت يا ابن أبي؟» فيجيبه صوت آخر: «إنه أتى من عند التاسوع المقدس الذي في السماء حتى يمكنه أن يشعّ عليهم بالخبز». ثم تعود المعارضة مرة ثانية: «هيا! من أين أنت أنت يا ابن أبي؟» وعندئذٍ يسمع الجواب: «إنه أتى من عند التاسوع المقدس الذي على الأرض ليتمكنه أن يشعّ عليهم بالخبز». غير أن ذلك السائل لا يزال غير مقنع بالجواب: «هيا! من أين أتيت أنت يا ابن أبي؟» «إنه أتى من قارب «زند زندر»..» وبعد ذلك يسمع السائل لآخر مرة يسأل: «هيا! من أين أتيت أنت يا ابن أبي؟» «إنه آتٍ من والدته هاتين الرختين ذواتي الشعر الطويل والثدي المتدرية، وهما اللتان يوجدان على جبل «سسه»، لقد ضمتنا ثدييهما حول فم الملك «بببي» غير أنهما لم يفطماه ولن يفطماه إلى الأبد..» وبعد ذلك ينقطع الصوت المعارض ويدخل الفرعون مملكة السماء الأبدية.

## الفصل السادس

# المذهب الشمسي والآخرة السماوية

لقد تتبعنا ذلك الراحل الملكي أثناء مروره بالأبواب السماوية حيث كان ينتظر إعلان قدومه إلى إله الشمس الذي كان لا بد للملك أن يحاوره من الآن في مملكته، عند ذلك يُرى حَجَابُ الملك متسابقين لإعلان مقدمه: «إن رسلك يذهبون، ورسلك المغارعين يعدون، وحجابك يسرعون في سيرهم وهم يعلنون «رع» إنك قد أتيت يا هذا الملك بببي». ثم نسمع رسالتهم عندما يصيحون فيقول «سبهو»: «صه! تفرس أنه يأتي!» ثم يقول «سبهو»: «تفرس إن ابن رع يأتي! محبوب «رع» يأتي». ثم تزدحم الآلهة عند الشاطئ. لقد وجد هذا الملك بببي الآلهة واقفين مزملين في ملابسهم، وفي أقدامهم نعالهم البيضاء فيخلعون نعالهم البيضاء على الأرض ويلقون بملابسهم بعيداً ويقولون: «إن قلبنا لم يدخله الفرح حتى مجيئك». ثم تستولي عليهم الرهبة عندما يسمعون نداء الحجَاب ويشاهدون الملك يقترب منهم، فيقف «رع» أمام أبواب الأفق متکأً على صولجانه والآلهة من حوله، وعندئذ ينادي صوت الحاجب: «إن الآلهة صامتون أمامك، إن تاسوع الآلهة قد وضعوا أيديهم على أفواههم».

إننا نحن أبناء الجيل القديم من أهل هذا العصر الحديث نشأنا نعتقد منذ صغرنا بوجود مملكة أخرى وراء السماوات تسكنها كائنات سماوية تعيش في نعيم مقيم، فمن الذ الأمور لدينا أن نطلع على أقدم التأملات العقلية للإنسان، تلك التأملات التي صورت له حياة أخرى كالتى وصفناها، والواقع أننا نجد في متون الأهرام أقدم صور بقيت لنا عن هذه الآخرة السماوية؛ وهي آراء نشأت ونمّت منذ خمسة آلاف سنة مضت، ولكنها تحملنا على أن نرى فيها الأساس الأصلي الذي نبع منه الاعتقاد بوجود مملكة فيها نعيم مقيم مقرها السماوات، ذلك الاعتقاد الذي لقنه لنا آباءنا وأساتذتنا في طفولتنا.

والواقع أن السماء كان لها دائمًا التأثير العميق على عقول البشر، وأن ذلك الشعور بوجود سر خفي في السماء ذات القبة الزرقاء المكونة أرضُها من السحب قد ترك أثره بشكل ما في الآداب القومية، من العصر الذي وجدت فيه تلك الصورة الرهيبة التي نشاهدها في متون الأهرام إلى زمن القصيدة الرائعة التي أبدعها خيال الشاعر الإنجليزي «شلي» وهو يتأمل جمال سحب الصيف.

ولقد وجد قدماء المصريين الذين نمت على أيديهم متون الأهرام أعظم السرور في تدوينهم تلك الصور، حيث نراهم يذكرون بتنمية وترديد ذلك النعيم المقيم الذي كان يلقاء ويتمتع به الملك وهو في حماية وصيانة وتكريم في مملكة إله الشمس السماوية، فكان خيالهم ينتقل بهم من منظر إلى منظر ومن صورة إلى صورة. ولما كان المجال الخيالي فسيحًا أمام أفكارهم أمكن لخيالهم الانطلاق فيه دون أن يلقى ما يمانعه أو يعارضه، كنبات البردي لا يجد ما يعوقه عن الظهور بنفسه فوق الأرض، فكان خيالهم بسبب ذلك ينسج نسيجاً معقداً ضم من الألوان ألف لون بحيث صار غير قابل للاندماج في وحدة منسجمة متماسكة متجانسة.

فجرى الملك مرة معتنِياً عرشه في بهاء شرقى مماثل لما كان يحدث في عالم الأرض، ومرة ثانية تجده يهيم في حقول البردي طالباً للقوت؛ ثم يظهر في بعض الجهات فوق مقدمة سفينه الشمس، وفي مرة أخرى يظهر كأنه أحد النجوم الثوابت قائماً في خدمة إله الشمس. ومع أننا لا نجد أية محاولة تنسجم بها تلك الصور المتناقضة، فإننا نخرج منها في الجملة بفكرة عامة؛ هي السعادة الأبدية لملك يشبه الإله؛ فهو يضع تواريخته (سجل أعماله) بين شعبه وحبه بين الآلهة: «إن الملك يصعد إلى السماء بين الآلهة الساكرين في السماء، ويقف على المنصة العظيمة ويستمع (في جلسة قضائية) لشئون الناس (القضائية) ... إن «رع» يمد لك ذراعه على السلم المؤدي إلى السماء». وتقول الآلهة: «إن من يعرف مكانه يأتي. يا أيها الواحد الطاهر تربع على عرشك في سفينه «رع» واسبح في السماء ... اسبح أنت مع النجوم الثوابت ... اسبح أنت مع النجوم السيارة (التي لا تغيب) ... عش أنت هذه الحياة اللذيدة التي يحياها رب الأفق» ... «إن هذا الملك «بببي» يذهب إلى (حقل الحياة) الذي هو مكان ولادة «رع» في السماء، ويجد «قبحت» مقربة منه ومعها هذه الأوانى الأربع التي تتعش بها قلب الإله الأعظم «رع» في اليوم عندما يستيقظ (أو بالنهار عندما يستيقظ)، فتنعش بها قلب هذا الملك «بببي» ليحيا وهي تطهره وتنظفه، ويسلِّم رزقه مما في هرمي (مخزن غلال) الإله العظيم، وتكسوه النجوم

الثوابت». ثم ينادي الصوت «رع» و«تحوت» (وهما إلها الشمس والقمر): «خذدا أنتما هذا الملك «وناس» معكما ليأكل ما تأكلان ويشرب ما تشربان ويعيش على ما تعيشان عليه ويجلس فيما تجلسان فيه، وليسير قوياً بما صرتما به قويين ويسبح [في السماء] فيما تسبحان فيه. إن خص الملك «وناس» مجدول (مبني) من الغاب، وبركة الملك «وناس» موجودة في (حقل القرابين) وقربانيه موجودة بينكم أنتم أيها الآلهة، وماء الملك «وناس» خمر مثل خمر «رع». والملك «وناس» يدور في السماء مثل «رع» ويخترق السماء مثل «تحوت»..» ثم يطلب الصوت الغذاء الإلهي للملك: «أحضروا لbin «إيزيس» للملك «تيتي» وفيضان «فتيس»، ومنطقة البحيرة وأمواج البحر والحياة والفلاح والعافية والسعادة والخبز والجعة والملابس والطعام ليعيش الملك «تيتي» عليها». «تأمل! إن الاثنين اللذين على عرش إله العظيم «رع» يطلبان الملك «بببي» للحياة والسرور إلى الأبد، وهذا الاثنان هما الفلاح والصحة». وبهذه الكيفية يجد الملك أن «الحال معه اليوم أحسن مما كانت عليه بالأمس». ثم نسمع الصوت ينادي: «هيا أيها الملك «بببي» الواحد الطاهر! إن «رع» يجدك واقفاً مع أمك «نوث» [إلهة السماء] وهي تقودك على صراط الأفق حيث تستقر في مكان إقامتك هناك، فما أجمل تلك الإقامة مع روحك «كا» أبد الآبدية!»

وتأتي أمامنا قصة انتقال الملك إلى السماء مراراً وتكراراً في صور مقتنة وتأكيد ملح، مما يجعلنا نعتقد أن المصود من ذلك هو أن تصير كلمات تلك العبارات ذات قوة وسلطان نافذين. وتعرض أمامنا في كل حين حياة الملك في السماء مختصرة في فقرة واحدة تشتمل على تلميحات قليلة عاجلة كل منها يشبه شعاع الشمس الذي يبدو لحظة على مرتفات منظر طبيعي على مدى البصر.

ولدينا من تلك الفقرات معرض عظيم تدافع فيه إحداها الأخرى تدافع الأمواج المتلاحة تريد الغلبة لنفسها فتكتسح كأنها الطوفان الحقيقة «البحتة» القائلة بوجود الموت حتى تقضي عليها قضاء مبرماً. ومن الصعب أن ننقل إلى ذهن القارئ الحديث، التأثير الذي تركه تلك الآلاف من الأسطر المنقوشة وهي تمر أمام عيننا تستخف عبارتها بمناعة حقيقة الموت استخفاف المنتصر الظافر بأعدائه، ونخص بالذكر تلك المختصرات الخاصة بحياة الملك السماوية، وهي التي نصادفها كثيراً ونعني بها تلك الفقرات التي نبحثها الآن.

ولأن ما تبين تلك الفقرات في سلطانها هو مجرد حجمها الذي قد أقيم أمام وجه الموت وأنه السد المنيع، فإننا لا يمكننا فهم هذا السلطان إلا إذا قرأنا المجموعة «متون الأهرام» جميعها.

ولعل أدق قطعة أدبية حفظت لنا في متون الأهرام هي أنشودة الشمس التي تجد فيها الملك وإله الشمس نفساً واحدة، وهذه الأنشودة تخاطب مصر بإسهاب معددة لها المنافع التي تتمتع بها كنف حماية إله الشمس وسيادته، ومن ثم تقدم مصر «لرع» ثروتها ومحصولها. ولما كان فرعون وإله الشمس نفساً واحدة كان فرعون يهب تلك المنافع لمصر، وهي من جانبيها تقدم له نفس العطايا التي تقدمها لإله الشمس، ولهذا السبب نجد أن الأنشودة بأكملها معايدة مع ذكر اسم فرعون مكان اسم «رعر» أو «حور» حيثما وجدا في الأنشودة الأصلية، وبذلك الكيفية كان الملك يستحوذ لنفسه على كل الاحترام، وعلى كل القرابين التي كان يتسللها إله الشمس من مصر.

غير أن خيال الكهنة لم يقف عند هذا الحد؛ إذ لم يكن كافياً في نظرهم مساواة الفرعون برع واتحادهما، بل نرى الفرعون المنتقل إلى السماء يصوّر بصورة مشعة شاسعة الأرجاء تفوق أهمية إله الشمس في الظلمة الأزلية. لهذا نسمع ذلك الصوت الخفي ينادي: «يا والد الملك «تيتي»! يا والد الملك «تيتي» في الظلمة! يا والد الملك «تيتي»، يا «آتون» في الظلمة! أحضر الملك «تيتي» إلى جانبك حتى يشعل لك النور وليحميك كما حمى «نون» (المحيط الأذلي) هذه الإلهات الأربع في اليوم الذي حمت فيه العرش وهي: «إزييس» و«نفتيس» و«نيت» و«سركت». ويختار الملك المتوفى السماء في شكل نار ملتهمة على أثر صعود الملك «وناس» على ذراع أشعة الشمس؛ كذلك نرى الملك يحتل مكانة سامية وواصلة بين الأرض والسماء: «هذه ذراعه اليمنى تحمل السماء في رضا، وهذه ذراعه اليسرى تحمل الأرض في سرور».

وكذلك نجد خيال القوم يبالغ في تصور صور ذات قوة كونية فيصير الملك «نتيجة المطر؛ أي إنه خرج من منبع الماء»، أو نجده يفوز بسر الأشياء وقوتها بصفته «مدون كتابة إله» الذي يقول ما هو كائن ويسبب خلق ما لم يكن». وقد ولد قبل أن توجد الدنيا أو الموت: «إن أم الملك «بببي» أصبحت حاملاً فيه أنتم يا سكان «السماء السفلية»، إن هذا الملك «بببي» قد ولد من أبيه «آتون» قبل أن توجد السماء وقبل أن توجد الأرض، وقبل أن توجد الناس وقبل أن توجد الآلهة، وقبل أن يوجد الموت. إن هذا الملك «بببي» يفر من يوم الموت كما فر «ست» من يوم الموت. إن هذا الملك من زمرتكم أنتم يا آلهة السماء السفلية الذين لا يمكنهم أن يموتون بيد أعدائهم. إن هذا الملك «بببي» لا يموت بيد أعدائه وأنتم لا تموتون بيد ملك، هذا الملك «بببي» لن يموت بيد ملك وأنتم يا من لا

تموتون بأي ميت،<sup>١</sup> هذا الملك «بببي» لن يموت بأي ميت، ولذلك كان الملك حاضراً وقت ولادة الآلهة حينما كانوا يولدون في خلال سير الزمان.» على أن حلول الملك في نفس جسم «رع» واتحادهما في نفس واحدة يشبه امتزاجه بكل الآلهة كمجموعة. ومن أهم فقرات متون الأهرام الفقرة التي تتلى عند الاحتفال بحرق البخور، وما يقوم به هذا البخور باعتباره عاملًا مسيطرًا له جاذبية متبادلة تحمل غالباً شذى الملك العطر حينما يصعد البخور العميق من الأرض إلى الآلهة ليختلط بشذاهم؛ ولذلك كان يجذبهم ذلك الشذى إليه بتوثيق عرى الروابط الصادقة والاتحاد بينه وبينهم.

وتلك الفقرة لها أهميتها؛ لأنها تعتبر تفسيراً كهنياً مبكراً جداً لأهمية البخور بصفته رابطة الألفة بين الآلهة، وهذه الفكرة انتقلت إلى أوروبا، ولا تزال باقية في بعض فروع الكنائس المسيحية إلى الآن. وهذا هي الفقرة بنصها:

إن النار تهياً والنار تضيء.  
إن البخور يوضع على النار والبخور يضيء.  
وشذاك يأتي للملك «وناس» يا أيها البخور.  
وشذى الملك «وناس» يأتي إليك يا أيها البخور.  
وشذاكم يأتي للملك «وناس» أنتم أيها الآلهة.  
وشذى الملك «وناس» يأتي إليكم أيها الآلهة.  
إن الملك «وناس» معكم يا آلهة.  
وأنتم مع الملك «وناس» يا أيها الآلهة.  
والملك «وناس» يعيش معكم يا أيها الآلهة.  
وأنتم تعيشون مع الملك «وناس» يا أيها الآلهة.  
والملك «وناس» يحبركم يا أيها الآلهة.  
فحبوه يا أيها الآلهة.

<sup>١</sup> كان الاعتقاد أن الإنسان بعد الموت في قدرة روحه المادية أن تعود إلى عالم الأحياء وتؤدي الناس.

على أن هذه الألفة التي رمز إليها فيما تقدم تتضارب تضارباً بيناً مع صورة مظلمة بغية بقيت لنا من عصور ما قبل التاريخ السحرية في القدم، وهي الصورة التي نشاهد فيها الفرعون المتواوح ينقض بوحشيته على الآلهة كسياد في الغابة متغطش للدماء كأنه لا يزال يباشر حياة الصيد في عصر ما قبل التاريخ، بل إن هذه الصورة قد تعيد إلى ذهاننا ذكرى تلك العادة الوحشية القديمة وهي أكل لحوم البشر، مع أنه ليس لدينا برهان آخر يقوم دليلاً على وجود هذه العادة بمصر القديمة، والنص المشار إليه يتبدئ بوصف وصول الملك المخيف إلى السماء هكذا:

السحب تظلم الدنيا.  
والنجوم تمطر على الأرض.  
والأقواس [مجموعة نجوم] تترنح.  
وعظام كلاب جهنم ترتعد.  
والبوابون واجمون.  
عندما يرون الملك «وناس» يشرق في صورة روح.  
بصفته إلهاً يعيش بأكل آبائه.  
ويتغذى بأكل أمهاته.  
إن الملك «وناس» هو رب الحكمة.  
وأمه لا تعرف اسمه.  
إن مجد الملك «وناس» موجود في السماء.  
مثل والده آتون الذي أنجبه.  
وحيينما أنجبه كان «وناس» أقوى منه.

... ... ... ...

إن الملك «وناس» يأكل الرجال ويتغذى بالآلهة.  
وهو رب الرسل ومرسل رسالته.  
وإن «قابض خصل الشعر الإمامية» القاطن في «كهؤ» هو.  
الذي يشد وثاقهم للملك «وناس».  
وإن الثعبان «الرأس الفاخرة» هو الذي يحرسهم له ويكيح جماحهم له.  
وإن الذي على «الصفصاف» هو الذي يوقعهم في الأحبولة له.  
وإن «معاقب كل الآثمين» هو الذي يطعنهم للملك «وناس».

وهو ينتزع أحشاءهم له.

... ... ...

ويقطعواها «شِسْمُو» للملك «وناس».

ويطهو له جزءاً منها في قدور المساء (أو كقدر مسائه؛ أي وجنته وقت المساء).

والملك «وناس» هو الذي يلقي سحرهم.

ويلتهم آحادهم الأجلاء (أي أرواحهم).

وتكون كبارهم لوجنته في الصباح.

ومتوسطو الحجم منهم يكونون لوجنته في المساء.

وصغارهم لوجنته في العشاء.

والمسنون من الرجال والعجائز من النساء لحرق بخوره.

وأما (الآحاد العظام الذين يوجدون في شمال السماء).

فهم الذين يوقدون له النار تحت القدر التي تحتويهم.

وأرجل أكابرهم سنّاً (هي الوقود).

والساكنون في السماء يختلفون على الملك «وناس» (في خدمته).

والقدر مفعمة له بأرجل نسائهم.

وقد أحاط بجميع السماوات [مقابل الأرضين].

ودار حول القطررين.

والملك «وناس» هو (الواحد العظيم القوي).

الذي يهزم (الآحاد الأقوباء).

... ... ...

وقد استولى على قلوب الآلهة.

وأكل الأحمر.

وابتلع الأخضر.

والملك «وناس» يتغذى من أعضاء ممتلئة.

وإنه شبعان؛ إذ يعيش على قلوبهم وسحرهم.

... ... ...

وتعاويذهم في جوفه.

ورتب الملك «وناس» لم تسلب منه.

فإنه ابتلع علم كل إله.

ومدة حياة الملك «وناس» هي الأبدية.

وحده هو ما لا نهاية في مكانته هذه.

(إذا أراد فعل، وإذا لم يرد لم يفعل).

وهو الذي يسكن في حدود الأفق أبد الآبدية.

تأمل، إن أرواحهم [الآلهة] في جوف «وناس».

وأحادهم الأجلاء مع الملك «وناس».

وعظم نصيبه أكبر من (نصيب) الآلهة.

... ... ... ...

تأمل! إن روحهم موجودة مع الملك «وناس».

ويظهر لنا بوضوح تام في هذه الصورة العجيبة الدافع لوجود عادة أكل لحم الإنسان المقوته، فنجد أن الآلهة يصادون وتنصب لهم الشباك ويتوثقون ويدبحون كالماشية المت渥حة لكي يتهم الملك أجسادهم، وبخاصة أعضاءهم الداخلية كالقلب الذي هو مقر العقل، وذلك اعتقاداً منه بأنه يمكنه أن يستولي بذلك لنفسه على صفات الآلهة وقوتهم، فمتي استولى على قلوب الآلهة فقد ابتلع علم كل الآلهة، وتعاوينهم تصبح في جوفه.« ومن جهة أخرى فإنه لما كانت أعضاء الآلهة التي قد التهمها الملك مشبعة تماماً بالطعام؛ فإنه أصبح بذلك غير قابل للجوع؛ لأنه أكل حتى امتلاً تماماً.

على أن الذي سبق بيانه يفتح أمامنا باب موضوع قد خصصت له متون الأهرام مكاناً فسيحاً؛ وأعني به موضوع توريد الطعام في مملكة إله الشمس النائية البعيدة. ولأجل أن نفسر تقديم الطعام للمتوفى عند قبره، ذلك الأمر الذي يبدو في ظاهره عديم الجدوى بعد أن صار المتوفى بمقتضى المذهب الشمسي لا يمكث في قبره بعد الدفن حتى يصعد إلى السماء، نقول إن المفروض عند قدماء المصريين أن ذلك الطعام المقدم عند القبر كان ينقل إلى المتوفى بطرق شتى متنوعة.

وكان المتعارف أكثر من أي شيء آخر في هذا الموضوع أن الإقليم السماوي الذي كان يمكث فيه المتوفى هو الذي يمده بكل حاجاته، فكان الملك بصفته ابن «رع» ومولوداً من آلهة السماء يمثل وهو يرضع منها أو من آلهة أخرى لها علاقة «برع»؛ وبخاصة الإلهتين المتقدامتين لملكتي الجنوب والشمال في عصر ما قبل التاريخ. وهاتان الإلهتان تظهران بشكل رخمتين لهما شعر طويل وثدي مدللة ... وهما تمدان يديهما إلى فم

الملك «بببي» ولكنهما لا يفطمانه أبداً. ويسمع الصوت من أجل هذا يقول: «إيه يا أم هذا الملك «بببي» ... أعطي ثديك لهذا الملك «بببي»، أرضعي منها هذا الملك «بببي»..». وتجيب الإلهة على هذا قائلة: «يا بنى بببي، يا مليكي، إن ثديي ممدودة لك لترضع منها يا مليكي، فعش يا مليكي ما دمت صغيراً».

وهذا الموقف يظهر لنا العاطفة الإنسانية الطبيعية الحارة أكثر من أي موقف آخر في الالهوت الشمسي.

وعلاوة على هذا المصدر الغذائي ومصدر التغذى بأجساد الآلهة أنفسهم يوجد مصدر آخر وهو قرابين كل مصر، كما جاء ذكر ذلك في أنشودة «رع»، وقد كان من المسلم به أن الدخل السماوي كان ملگاً للملك، وأنه كفيل بسد كل حاجاته.

وأخيراً كان من أهم المصادر العدة التي يستمد منها المتوفى قوته في مملكة «رع» إن لم يكن أهمها كلها «شجرة الحياة» الواقعة في الجزيرة السرية وسط «حقول القرابين»، وهي التي كان الملك يبحث عنها وبصحبته نجم الصباح. ونجم الصباح هذا هو صقر أحمر فاخر، وهو إله شمسي، ويعتبر هو والإله «حور دوات» نفساً واحدة، وله أربعة أوجه مقابلة لصقور الشرق الأربع، وكان نجم الصباح بلا شك موحداً معها أيضاً، فنجد له واقفاً على مقدمة زورقه السماوي الذي يبلغ طوله ٧٧٠ ذراعاً، وهناك يخاطبه الصوت قائلاً: «خذ هذا الملك «بببي» معك في حجرة زورقك ... وخذ أنت خطافك هذا الحب إيلك وهو عصاك التي تخترق الترع، وهي التي في طرفيها أشعة الشمس وأسنانها مخالفات «مفتت»، وبها يقطع الملك «بببي» رعوس الأعداء القاطنين في «حقول القرابين» حينما يكون قد نزل في البحر. فأحنِ رأسك يا أيها البحر وأثنِ ذراعيك، فإن ابنِي «نوت» (إلهة الشمس) هما هذان: «بببي» و«نجم الصباح» اللذان نزلا فيك لابسين أكماليل الزهر على رأسيهما ومتقلدين تيجان الزهر حول نحريهما». وقد طلب هنا خضوع البحر؛ لأنَّ كلاً من «بببي» و«نجم الصباح» كان عاكفاً على القيام برسالة كريمة لأجل «إيزيس» و«حور». وبعد ذلك تستمر القصة قائلة: «إن هذا الملك «بببي» قد فتح طريقه مثل صائدِي الطيور، وتبادل التحيات مع أرباب الأرواح، وذهب إلى الجزيرة العظيمة الواقعة في وسط «حقول القرابين» الذي تهيئ فيه الآلة لل bergen التحليق فوقه. وال bergen هي النجوم التي لا تفنى (النجوم الثوابت)، وهي التي تعطي هذا الملك «بببي» شجرة الحياة التي تعيش منها حتى يتنسى لكما «بببي» و«نجم الصباح» في الوقت نفسه أن تعيشَا منها». ومن الممكن إضافة تفاصيل عدة لهذه الصورة التي تمثل الآخرة السماوية، ولكن الصورة الإجمالية التي رسمناها فيما سبق تدل في أقل مظاهرها على العناصر الهامة

للمعتقدات التي كان يعتنقها قدماء المصريين عن الآخرة الشمسيّة في عهد الدولة القديمة [حوالي ٣٠٠٠ - ٢٥٠٠ ق.م.].

وليس لدينا شك في أن عقائد هذا المذهب كانت تؤلف في وقت ما مجموعة معينة، ليس لها علاقة مباشرة بمجموعة عقائد المذهب الأوزيري، بل كانت المجموعتان فضلاً عن هذا تناقض إحداهما الأخرى. وقد بقي لنا بعض البراهين الدالة على عدم تلاؤم هذين المذهبين، بل إن تلك البراهين تدل أيضاً على تعاديهم؛ فقد قيل عن إله الشمس إنه: «لم يعطِه [أي الملك] لأوزير وأنه [أي الملك] لم يمت الموت [الحقيقي]، وأنه وصل مبجلاً إلى الأفق». وفيما يأتي أبين من ذلك: «أن «رع» آتون لم يعطك لأوزير، وأنه [أي أوزير] لا يحاسب قلبك ولا يملك سلطاناً على قلبك».

ومن الواضح جدًا أن «أوزير» كان في نظر أتباع المذهب الشمسي في زمن ما يمثل مملكة الموت وسلطانها، وهي المملكة التي لم يكن أتباع «رع» من يحشرون إليها. فطبقاً لهذه الفكرة كان يخاف أن تدخل طائفة «أوزير» إلى الهرم بأجمعها لقصد سيء، فكان من اللازم إذن الأخذ بالمحافظة على الهرم بصفته الرمز العظيم للشمس، خوفاً من حدوث عادية من «أوزير»، أو من «حور» الأوزيري أو الآلهة الأخرى الذين هم من عصابة «أوزير».

ولقد كان من المحتم في تلك الآونة الشروع في إيجاد بعض التوفيق بين هذه المعتقدات الشمسيّة وبين تلك المعتقدات الأوزيرية، وحينما نتعقب سير هذا التوفيق بين المذهبين فيما بعد، ندرك كيف أن هذا السبيل قد أدى إلى فوز أوزير في النهاية.

## الفصل السابع

# آلهة الطبيعة والمجتمع الإنساني: أوزير

لقد تتبعنا إله الشمس منذ بداية ملوكه القديم الذي كان يعد فيه مجرد قوة طبيعية عظيمة إلى وقت الانتقال الذي دخل به إلى المجتمع الإنساني بصفته ملكاً أرضياً مسيطراً على الحياة البشرية، وبذلك صار ميدان نشاطه هو ميدان الشؤون البشرية. وقد حدث من جراء سيره في ذلك الميدان بفخار لا يداني وسر ليس في الإمكان اختراق حبه، أن حياته اليومية لم تترك مجالاً لأن يشاركه الإنسان في أي عمل من أعماله أو حركاته. على أتنا نجد بجانب ذلك مملكة طبيعية أخرى بدأ الإنسان يسهم فيها، ويقوم بأعمال الآلهة التي يصعب تحديدها ويوجه قواها الخفية، فتمكن بذلك من القيام بنصيبيه في أعمالها الخيرة، وتلك القوة الطبيعية التي أسلمت قيادها للإنسان أكثر من غيرها، والتي مكنته من القيام فيها بنوع من المساهمة؛ هي قوة الحياة النباتية.

فقد ذكرنا فيما مر أن استنباتات الإنسان للقمح البري والشعير قد غيرت مجرى حياة أهل ما قبل التاريخ تغييراً كلياً؛ إذ انتقل الإنسان بذلك من حياة الصيد والقتن الصيدية للتجوال إلى حياة الزراعة الداعية للاستقرار والإقامة، وقد ترجع بداية ذلك العهد إلى نحو ٨٠٠٠ أو ١٠٠٠٠ سنة مضت، وقد خلق هذا التحول عالماً جديداً ترجع أقدميته إلى العصر الحجري الأخير.

ولما انتهى الأمر بأن صارت الزراعة تشغل المساحات الشاسعة في كافة أرجاء الشرق الأدنى، مكونة بذلك أول إقليم زراعي ظهر في حياة التقدم البشري المديد، أدى ذلك إلى ظهور شعور قوي بحاجة الناس في كل بقعة إلى الاعتماد في معايشهم على ثمرات الأرض الخضراء. وهذا الشعور أنشأ في الناس عواطف يمكن مضاهاتها بتلك العواطف التي حدت بآبائنا إلى تعين يوم من أيام الخريف لتقديم الشكر فيه لله على إنعامه عليهم بخيرات الحقول.

وعندما انتقل الإنسان القديم من معيشة الصيد إلى معيشة الزراعة صار شعوره بالاعتماد على قوة استنبات الأرض هو العنصر الناطق في تعبيره الديني عما يخالجه بشأن التغير البين الذي حدث في حالة معيشته؛ فإن الحياة الدائمة التي يراها في الأرض المثمرة التي تموت ثم تحيا ثانية مرات عديدة لا نهاية لها قد مثلت في شكل إله يموت ثم يحيا وهكذا دائمًا أبدًا.

ولذلك لم يكن هذا الاعتقاد وفقًا على «أوزير»، أحد الآلهة المصرية إلى قدماء المصريين، بل تخطاه إلى كثير من الآلهة المحلية في غرب آسيا، حيث كان هذا الإله يُعرف هناك باسم «تمامون» أو «أدونيس»، وقد اعتقاد القوم فيها أنها عاشت ثم ماتت ثم بعثت مرة أخرى، ولم ينس قدماء المصريين قط تلك العلاقة العتيقة التي أحدها لهذا الاعتقاد مع آسيا، وهي التي عبر عنها في النهاية في أسطورة «أوزير» التي تقص علينا كيف طفا جسد الإله الميت على وجه البحر وسار إلى شاطئ «جبيل»، ببلوص، الواقعة على الشاطئ الفينيقي في آسيا، وقد عاد هذا الإله هناك إلى الحياة مرة أخرى متقمصًا جسم شجرة خضراء؛ ولذا صار رمز رجوع الحياة التي تبعث ثانية بعد الموت: شجرة خضراء. ونشأ عن ذلك الحادث عيد جميل كان يقام في كل سنة تذكرة لتلك المناسبة؛ وذلك برفع شجرة مقتولة وغرسها في الأرض في محفل عظيم، وكانت تجمل فتغطى بالأوراق الخضراء عند إرجاعها إلى الحياة على ذلك الوجه المذكور، وتلك الشجرة هي التي انحدرت إلينا في صورة «عمود مايو»<sup>١</sup> الذي لا نزال نقيم ونزيمه بالابتهاج والرقص احتفالاً بعودة الربيع.

ومع أن هذا الحادث العظيم — حادث الاهتداء للزراعة — غير مدمن بالطبع في وثائق تاريخية، لوقوعه قبل عصر الاهتداء إلى الكتابة بعصور طويلة، فإننا نستطيع بلا ريب أن نتعرف في مذهب «أوزير» صدى ذلك التغير العظيم الذي تم خض عن ظهور أقدم الزراع في الأرض، وذلك لما تتضمنه العقيدة الأوزيرية من سماع أول صوت ديني يتحدث عن نعمة التمتع بالزراعة، وإن ذلك الإلهام الذي ألهمه عقل الإنسان حينما صار متصلًا اتصالاً وثيقاً بحياة الأرض الخضراء وتعاوناً فيها تعاوناً فعلياً يعد الآن من أقدم الأفكار التي خطرت في الفكر الإنساني. وقد كان لذلك أثر عميق في الآراء البشرية

<sup>١</sup> عيد الربيع عند الفرنجة.

عن الحياة فيما بعد الموت؛ فانتقلت تلك الفكرة إلى العقائد الإغريقية حيث صار من أصول تدشين الم الدين الجديد أن تقدم له حزمة من سبابل القمح أو سنبلة منه واحدة، كما نجد صدى هذه الفكرة حتى في كتاب العهد الجديد: «الحق الحق أقول لكم، إن حبة الحنطة التي تقع على الأرض إن لم تمت فإنها تبقى وحدها، وإن ماتت أنت بثمر كثير». [٢٤-١٢].

وقد امترزت تلك الفكرة عند قدماء المصريين في النهاية بطائفة من المعتقدات الخاصة بالثواب والعذاب في الحياة الآخرة، ومن ثم تغيرت الآراء الخلقية المصرية القديمة من أساسها بسبب تلك الفكرة.

على أنه لا بد لنا قبل الانتقال إلى بحث الخلق الأوزيري أن نسرر غور أهمية موضوع «أوزير» بصفته إله طبيعة ولو إلى حد ما، وبينما لا نجد شگاً في كنه الظاهرة الطبيعية التي كان يقوم بتمثيلها كلُّ من «رع» و«آتون» و«حور» وألهة الشمس الأخرى؛ فإننا من جهة أخرى نلقى شگاً عظيماً وجداً شديداً في الظاهرة التي كان «أوزير» يقوم بتمثيلها.

إن أوضح بيان عن أصل «أوزير» هو حادثة العثور على ذلك إله المتوفى بوساطة ابنه «حور» كما جاءت في متون الأهرام: «إن «حور» يأتي ويتعرف والده فيك، شاباً باسمك «الماء العذب».» وبمثل ذلك الوضوح نجد الفكرة نفسها بادية في كلمات «رمسيس الرابع» إذ يقول للإله: «إنك النيل حقاً، عظيم في الحقول في باكرة الفصوص، فالآلهة والناس يعيشون بالندى الذي فيك.» ففي هذين المصدررين القديمين قد وحد «أوزير» والماء؛ وبخاصة ماء النيل.

ومع أن «أوزير» صار مع الماء، بل مع ينابيع الماء العظيمة نفسها واحدة فإنه من الواضح أن وظيفة خاصة للماء هي التي امترز بها، فالماء بوصفه مصدراً للخصب وبوصفه مانحاً للحياة هو الذي وُحد به أوزير، وهو الذي يسبغ الحياة على التربة، ومن ثم فإن «أوزير» كان يتصل بالتربة أيضاً اتصالاً وثيقاً. وقد أيد هذا الرأي وأكثر منه ما جاء في أنشودة من عهد القرن الثاني عشر ق.م؛ إذ إنها لم تقتصر على تأكيد «أوزير» بالتربة، بل أحدهته هو والأرض كلها، فتقول عنه تلك الأنشودة: «أما أنت فإن النيل ينبع من عرق يديك وأنك تنفس الهواء الذي في حلقومك إلى أنوف الناس فوهبت القدسية لما تعيش عليه الناس. وكذلك توجد في أنفك الشجرة وخضرتها والأعشاب والنباتات والشعير والقمح وشجرة الحياة. وعندما تُحفر الترع ... وتُبني البيوت والمعابد، وعندما

تنقل الآثار وتزرع الحقول، وعندما تتحت المقابر ومزاراتها فإنها ترتكز عليك كلها، وأنت الذي تصنعنها فهي على ظهرك رغم أنها أكثر من أن تدون، وظهرك لا يوجد عليه مكان خلو؛ لأنها جميعها موضوعة فوقه ... فكاتب هذه الأنشودة يعتبر أن «أوزير» هو الأرض نفسها؛ وبخاصة الأرض المنتجة للخضرة.

ولذلك فإن الإشارات إلى أوزير المعروفة لنا تقرنه بحياة النبات أو توحده معها، ولعلنا نذكر أن المسرحية المتفية (التي يرجع عهدها إلى بداية «الاتحاد الثاني» حينما كانت قيادة الأمة في عاصمتها «منف») أطلقت على تلك البلدة اسم «مخزن غلال الإله»، ومن أجل ذلك أدخل رجال الفكر في «منف» إلى «أوزير» في مسرحيتهم المقدسة توسيحاً للسبب الذي من أجله صارت «منف» «مخزن غلال الإله». ولما كان القوم لا يزالون متوجهين بتفكيرهم إلى صفات «أوزير» الطبيعية فإنهم يقولون إن إطلاق هذا الاسم على «منف» نشأ من أن «أوزير» «أغرق في مياهه عند منف»، وبذلك صارت «مخزن غلال الإله».

ثم إن الآراء الواردة في متون الأهرام المبكرة التي تعتبر أقدم من تلك المسرحية تمثل «أوزير» مرتبطاً ارتباطاً وثيقاً بالحياة النباتية.  
ويؤخذ «أوزير» أيضاً في أقدم نسخة من كتاب الموتى مع الحنطة؛ إذ يقول المتوفى معبراً عن نفسه: «إنني «أوزير»، وإنني أعيش كحبة<sup>٢</sup> حنطة وأنمو كحبة حنطة ... وإنني شعير».

ويجب أن نقرن بهذه الأقوال المبكرة تلك الصور المتكررة التي تمثل القمح نابتاً من جسد «أوزير» الرائق فوق الأرض، كما تمثل شجرة نابتة من قبره أو تابوته، أو تجعل تماثيل الإله المصورة على هيئة مومية في قالب مكون من الدشيشة والتربة مدفونة مع المتوفى أو موضوعة في حقل القمح ليضمن به الزارع محصولاً موفوراً من أرضه.  
وعلى ذلك فقد صار واضحاً في أقدم المصادر التاريخية التي عرفت للآن أن «أوزير» والمياه (وبخاصة في الفيضان) والتربة والنبات كانت جميعاً نفساً واحدة، وتبدو لنا تلك نتيجة للاتجاه المصري إلى التفكير بالصور الواقعية.

فهذا الإله في التفكير المصري القديم كان من غير شك عنصر الحياة الذي لا يفنى أبداً أينما كان، وكثيراً ما نرى له صوراً تظهره حتى في حالة الموت محتفظاً بالقدرة

<sup>٢</sup> الحبة هنا تمثل إله الحب «نبر»، والفقرة مقتبسة من متون تواصيت الدولة الوسطى.

التناسلية؛ فحياة الأرض التي تموت ثم تحيا، والتي تتصل أحياناً بالمياه التي تمنحها الحياة وأحياناً أخرى بالتربيبة الخصبة، والتي تظهر في النبات نفسه، كل أولئك وأوزير شيء واحد.

ولما كان النيل مثل النبات الذي يسقيه وينمييه يعلو وينخفض في كل سنة؛ فقد كان من السهل تصور «أوزير» ممثلاً في النيل، الذي يعد أهم ظاهرة في الإقليم المصري، أكثر من تصوره في أي شكل آخر غيره.<sup>٣</sup> الواقع أن النيل لم يكن في نظر القوم سوى الماء الظاهر والرمز لهذه الخصوبة التي كان يمثلها «أوزير».

ثم إن وظائف «أوزير» بحكم طبيعتها قد أدمجته منذ القدم في دائرة الشؤون البشرية مما جعله يتصرف سريعاً بالصفات البشرية والاجتماعية؛ ولهذا فإن هذا الإله الذي كان من شأنه أن يموت ثم يحيا وهكذا دواليك، والذي ظهر بأنه عرضة لمصير البشر من الموت وغيره، قد كان لا محالة ينبعواً صالحاً لا ينضب لوضع الأساطير والخرافات وتلاليتها، فكان مثلاً «أوزير» كمثل إله الشمس، قد صار ملكاً من ملوك مصر الأقدمين بعد أن ظهر الملوك فوق الأرض. وكان في العادة يسمى «وارث جب» إله الأرض، «الذي أعطاه قيادة البلاد لفائدتها، ووضع في قبضته هذه الأرض وماءها وهواءها وحضرتها وكل ماشيتها، وكل ما يطير وكل ما يرفرف فوقها وحشراتها وحيوانات الصيد في صحرائها، فصار كل ذلك مملوكاً شرعاً لابن «نوت»<sup>٤</sup> [أي أوزير].»

بتلك الكيفية بدأ «أوزير» حكمه الصالح بصفته ملكاً على مصر، «وكانت البلاد راضية بذلك عندما أشرق على عرش والده، مثل «رع» حينما يطلع في الأفق». ولكن بعد أن مر زمن طويل على «أوزير» وهو ملك على مصر انحصر ملكه على وجه خاص في الإشراف على استنباتات الأرض (كما تؤكد ذلك الأدلة السالفة)، ثم دخل بعد ذلك بالتدرج إلى الميدان السياسي أيضاً، فتقول عنه نفس الأنشودة السالفة الذكر: «إنه هزم أعداءه وذبح مناهضيه بساعد قوي، وجعل خوفه يدب بين خصومه ومدى تخوم بلاده.»

<sup>٣</sup> وإن الدليل الذي جاء متأخراً على لسان المؤلفين من الإغريق والرومان يؤيد على وجه عام النتيجة التي ذكرناها هنا، وليس لهذا الدليل المتأخر سوى أهمية ثانوية عندما يقرن بالمصادر القديمة التي ذكرناها فيما سبق. وأهم الفقرات التي وردت في المصادر الإغريقية الرومانية نجدها في كتاب «فريزير» Adonis, Attis, Osiris, P. 330–345, London, 1907 ينقصها التوسع في معرفة المصادر المصرية القديمة وبخاصة متون الأهرام.

<sup>٤</sup> «نوت» إله السماء كانت أم «أوزير».

ويبرز لنا بوجه خاص «أوزير» مصبوغاً بصبغة إنسانية في العلاقات الأسرية التي نجدها مذكورة في الأسطورة التي نسجت حوله، فنجد «إيزيس» أخته وزوجه في آن واحد قد وقفت إلى جانبه في ولاء لتصد عنه أعداءه، وحافظت عليه «بأن طردت أعداءه وصدت عنه [الخطر]». ومع ذلك فإن أعداءه استدرجوه إلى الموت بالحيلة إن لم يكن جهازاً حتى تغلبوا في النهاية عليه كما قص ذلك المؤرخ «بلوتوارخ»، ولو أنه لا توجد لدينا أية وثيقة في المصادر المصرية القديمة عن قصة الصندوق التي رواها «بلوتوارخ» وذكر فيها أن خصوم «أوزير» المتآمرين عليه قد أغروه حتى دخل في الصندوق ثم أغلقوه عليه حتى مات بداخله، وكان رأس أعداء «أوزير» الطيب، أخاه «ست» الذي كان مع ذلك يخاف الملك الطيب.

وقد نصت متون الأهرام التي تعد من أقدم المصادر القديمة على قتله، فإنها قالت: «وصرعه أخوه «ست» على الأرض في «نديت».. أو تقول: «وطرحة أخوه «ست» على جنبه على الشاطئ الأقصى لأرض جحستي».

ولكننا من جهة أخرى نجد أن المسرحية المنفية التي تعد أقدم ما وصل إلينا من المصادر القديمة لدرجة أنها أقدم من عصر الأهرام تقول: «إن «أوزير» أغرق في مائه الجديد [أي ماء الفيضان]».

وعندما وصلت الأخبار إلى «إيزيس» التعسة عن مقتل أخيها هامت على وجهها في حزن شديد باحثة عن جثة سيدها: «باحثة عنه بلا كلل، فسارت في أنحاء هذه الأرض محزونة غير هادئة البال إلى أن عثرت عليه».

وزيادة على ما ذكر فإن أقدم ما وصل إلينا من الأدب المصري القديم مفعم بالإشارات عن تلك الزوجة المخلصة التي كانت لا تزال تواصل البحث عن زوجها القتيل: «لقد أتيت باحثة عن أخيك «أوزير» بعد أن هزمه أخوه «ست»..»

أما قصة «بلوتوارخ» فإنها تجعل «إيزيس» تواصل السير في بحثها حتى عرض البحر الأبيض المتوسط إلى أن تصل إلى «جبيل» (ببلوص)، وهو المكان الذي حملت إليه المياه جثة «أوزير» كما مر ذكره. غير أن متون الأهرام تشير إلى أن «أوزير» وجد أخيراً فوق شاطئ «نديت»، وهو المكان الذي ذبح فيه «أوزير» بيد «ست»، ويجوز أن «نديت» كان في الأصل اسمًا قديمًا لإقليم «ببلوص»، وإن كان موقع «نديت» المذكورة قد حدد فيما بعد في «العرابة المدفونة» بمصر، ولذلك كان أحد فصول رواية «أوزير» يمثل على شاطئ «نديت» القريبة من «العرابة المدفونة» بمصر.

أما الإلهة «نفتيس» فكانت غالباً ترافق أختها «إيزيس» في هذا البحث الطويل عن جثة «أوزير»، وكانت كل منهما مماثلة في شكل طائر: إن «إيزيس» تأتي «ونفتيس» تأتي إحداهما على اليمين والأخرى على الشمال ... وقد وجدتا «أوزير» كما صرעהه أخوه «ست» على الأرض في «نديت»، وعندما رأتاه قالت «نفتيس»: «لقد وجدته صريعاً على جنبه على الشاطئ ... يا أخي لقد بحثت عنك ... ابكي أخاك يا «إيزيس»! ابكي أخاك يا «نفتيس»! ابكي أخاك». ومن ثم صار عويل «إيزيس» و«نفتيس» على أخيهما «أوزير» أقدس تعبير معروف عن الحزن لدى قلب المصري القديم، وقد تقلب ذلك العويل في صور متعددة شتى حتى ظهر أخيراً في الأساطير الأوزيرية الأوروبية فيما بعد ذلك العهد الذي نحن بصدده الآن بنحو ثلاثة آلاف سنة.

وبعد ذلك قامت الأختان بتحنيط جثمان أخيهما حفظاً له من الفناء، وبعد أن وضعتاه في قبره نبتت به شجرة جمizer، ثم أحاطت بجسده ذلك الإله المتوفى. والجميزية المذكورة هي مثل شجرة «الأريكا» التي ورد ذكرها في قصة «بلوتارخ»، وتلك الشجرة المقدسة تمثل الرمز الظاهر لحياة «أوزير» الحالدة التي لا تفنى، وقد كانت في أقدم المصادر القديمة مقدسة أيضاً، وكانت تخاطب كأنها إلهة.

وهكذا كانت قصة حياة «أوزير» وموته. على أن حياته التي كانت تمثل لنا دورة من الظواهر الطبيعية لم تكن تقف طبعاً عند ذلك الحد، فإنها استمرت في بعثه من جديد كما استمرت أيضاً في قصة أخرى أضيفت فيما بعد مأخوذة عن اللاهوت الشمسي، وهذه هي قصة «حور» بن «أوزير» المذكور والنزاع الشمسي الذي قام بين «حور» و«ست»، مع أن هذا النزاع لم يكن «أوزيريّاً» في الأصل.

وكذلك نلاحظ أن القوة الحيوية عند «أوزير» لم تقطع أبداً حتى في حالة الموت؛ إذ إن «إيزيس» المخلصة قد اقتربت من سيدها المتوفى ثم احتضنته «وأسدلت عليه بريشها فيئاً وبجناحيها نسيماً ... وبذلك بعثت الحياة ثانية في أعضاء صاحب القلب الساكن المتعبة فوضع فيها نطفته، وبذلك أنجبت منه وريثاً له، ثم ربّت هذا الطفل في مكان منعزل لم يعرف بعد موضعه، وعندما اشتد ساعده قدمته أمام القاعة العظيمة في عين شمس..».

وقد كان خيال عامة الشعب مغرماً بتأمل صورة الأم التي أخذت نفسها في مستنقعات الدلتا التي قامت فيها بتربية «حور» الشاب، حتى إذا «ما اشتد ساعده» صار قادرًا على الانتقام من قاتل أبيه. وفي خلال تلك المدة التي ولد وتربي فيها «حور»

لم يقعد «ست» مكتوف اليدين طبعاً، فقد لقي ذلك الطفل «حور» على يده كثيراً من المخاطرات والمازق، وقد حفظت لنا من هذه الحوادث نتفٌ صغيرة جدًا لا يمكن تأليف قصة متصلة منها، ولكن حتى بعد بلوغ ذلك الصبي أشده وارتفاع قامته ثمانية أذرع (نحو ١٤ قدماً) اضطر مع ذلك لصنع صندوق صغير طوله نحو نصف ذراع يكون مخبأً له يتقى بالاختفاء فيه شرور «ست» وعاديتها، وعندما بلغ ذلك الإله الشاب سن الرجلة وصار في مكنته مدافعة الأخطار خرج من مكمنه الذي كان فيه بالدلتا، وأتى مطهراً ليتمكن من الانتقام لأبيه.

وكذلك كان موضوع بر «حور» بوالده محبباً إلى عامة الشعب، يسرح خيالهم ويجلو مبتدئاً بحادث تصدي «حور» لمحاربة أعداء أبيه والانتقام له من «ست». وقد اشتد وطيس الموقعة التي نشببت بين «حور» و«ست» (وهي كما ذكرنا فيما مر، مأخوذة عن المذهب الشمسي) حتى إن ذلك الإله الشاب فقد عينه بيد «ست» عدوه وعدو أبيه، ثم غلب «ست» على أمره، واسترد الإله «تحوت» أخيراً عين «حور» المقودة بأن تفل ذلك الإله الحكيم على الجرح فصحت وشفيت. وتلك الطريقة التي سلکها الإله «تحوت» لشفاء العين هي بطبيعة الحال نوع من التطبيب الشعبي، تردد ذكره في تلك الأسطورة فنال شهرة وذيعاً ثم تحول إلى آسيا؛ حتى لقد يلوح لنا أن استعماله ظهر مرة أخرى في كتاب العهد الجديد عند ذكر الحادث الذي يصور لنا المسيح مستعملاً تلك الطريقة نفسها لإبراء الأعمى، وفي ذلك بلا شك إذعان لعادة منتشرة بين العامة في مثل تلك الحالة.

ثم إننا بعد ذلك نجد «حور» قد أخذ يبحث عن والده القتيل عابرًا البحر في سبيل البحث عنه حتى يرفعه من بين الموتى، ويقدم له عينه المصابة التي ضحي بها من أجله. وهذا العمل الذي يدل على البر بالوالد — كما جاء مذكوراً في متون الأهرام — ضاعف تقدير «عين حور» التي كانت مقدسة من قبل في التقاليد وفي الشعائر المصرية القديمة حتى صارت رمزاً لكل تضحية؛ ولذلك صارت كل هبة أو قربة يصح أن تُسمى «عين حور»، وخاصة إذا قدمت باسم القربان لمتوفى. وإذا استثنينا «الجعل المقدس» فإن «العين المقدسة» كانت تعتبر أعظم رمز منتشر نال احتراماً عظيماً في الديانة المصرية القديمة، ولذلك نرى عشرات الآلاف من الأعين المصنوعة من الفخار المطلي ذات اللون الأزرق أو الأخضر وغيرها مما صنع من الأحجار النفيضة الغالية، ولقد ملئت بتلك الأعين متاحفنا، هذا فضلاً عما كان يُحضره آلاف السياح معهم إلى بلادنا، وما كانت تلك الأعين في الواقع إلا تذكريات ورموزاً لتلك القصة القديمة التي تحدثنا عن «حور» وبره بوالده.

ولدينا فصل في متون الأهرام يحدثنا عن جميع ما جاء في قصة بعث ذلك الإله القتيل، نجد فيه حادث بعث «أوزير» مردداً مراراً وتكراراً؛ وذلك لأن معارضة الإنسان للموت قد عبر عنها بإلحاح بترديد ذكر تلك الحقيقة القاتعة القاتلة ببعث «أوزير»، فنرى في تلك المتون أن القبر فتح له: «لقد أخرج لأجلك اللbn<sup>٥</sup> من القبر العظيم». بعد ذلك يستيقظ «أوزير» ويقيق الإله المتعب من رقتده، ويقف الإله منتصباً ويتمالك جسمه، «قف إنك لن تفني، إنك لن تفني».

غير أن حقد «ست» على «أوزير» لم يتثنى بعد هزيمته النكراء على يد «حور»، وحتى بعد إحياء «أوزير»؛ بل إنه دخل إلى محكمة الآلهة في «عين شمس»، وأودع لدى هؤلاء الآلهة اتهامات باطلة ضد «أوزير»، وليس لدينا بيان واضح عن تلك الخصومة أو عن نوع تلك الاتهامات التي اختلت ضدّه، إلا أن «ست» قد اتخذ منها وسيلة للاستيلاء على عرش مصر. ولا بد أنه كانت توجد ولو رواية واحدة تدل على أن المحاكمة كان موضوعها جريمة قتل «ست» لأخيه «أوزير»، ولكن «أوزير» فاز في النهاية بالحكم لصالحه وأعيد عرشه إليه؛ ذلك العرش الذي كان ادعاه «ست» بالباطل.

وكان الحكم الذي صدر لصالح «أوزير» في قالب يعبر عنه في الحقيقة بكلمة «صادق» أو «حق» أو «عدل» أو «صوت الحق» ... ولا بد أن ذلك التعبير كان اصطلاحاً رسمياً مستعملاً بمعنى يضاهي في الغالب كلمة «منتصر» أو «نصر»، وذلك المعنى يحمل في ثناياه المعنى الأصيل لكلمة «فائز» أو «فوز» عند استعمالهما في معنיהם الخلقي والمادي. وتدل الخصومة بين «أوزير» و«ست» بعد تطورها على أنها قد اكتسبت معنى خلقياً في تلك المناسبة إن لم يكن لها ذلك في بادئ الأمر. على أنه ستأتي هنا الفرصة الكافية فيما بعد لاستقراء وملاحظة سير ذلك التطور الخلقي الذي حمله في ثناياه انتشار تلك الواقعية وذريعها في أسطورة «أوزير».

ومع أن «أوزير» تسلم في النهاية زمام مملكته بعد بعثه من الموت وانتصاره على أعدائه بعد المحاكمة، فإنه بالرغم من كل ما ذكر لم يكن في الواقع من أهل مملكة الأحياء، بل كان ملكه هو العالم السفلي المظلم الواقع تحت الأرض، وكان لا بد له من النزول إليه فوراً.

<sup>٥</sup> لا يزال وضع لبنة تحت رأس المتوفى عادة متتبعة عند المصريين الحاليين في الوجه البحري (المغرب).

وتقول المسرحية المنفية إنه بعد أن مات «دخل الأبواب السرية في بهاء أرباب الأبدية، مقتفيًا أثر ذلك الذي يشرق في الأفق، بل أثر «رع» في العرش العظيم [يعني منف] ... وهكذا حضر «أوزير» إلى الأرض «في قصر الملك» بالجهة البحرية من تلك الأرض التي وصل إليها (منف)، وطلع ابنه «حور» كالفجر ملِّاً على الوجه القبلي، وطلع ملِّاً على الوجه البحري، بين ذراعي والده «أوزير».<sup>٦</sup> وبذلك صار ابن «أوزير» خليفته على دنيا الأحياء، وأما ما كان تحت حكم «أوزير» فهو مملكة الأموات السفلية، وقد نال «أوزير» مكانته العظيمة السامية في الديانة المصرية القديمة باعتباره بوجه خاص صديق الأموات وحاميهم.

<sup>٦</sup> ولقد استمر «ست» الحقود يؤكد ادعاءه للعرش ضد «حور» الفتى، وتقصص علينا ورقة بردية عثر عليها حديثًا ونشرها الدكتور «أنن جاردينر» في سنة ١٩٣١ في شكل قصة عامية، الأدوار التي مرت بها هذه القصة:

The Library of A. Chester Beatty; Description of a Hieratic Papyrus with a Mythological Story etc. by Alan H. Gardiner, London, The Oxford university Press, 1931

## الفصل الثامن

# نور الشمس والخضرة

امتزاج «رع» مع «أوزير» وظفر «أوزير»

إن الذي تزرعه بنفسك لا يحيا إلا ليموت.  
(يا جاهل، إن ما تزرعه أنت لا يحيا إلا إذا مات).

ليست هذه الكلمات التي فاه بها القديس بولص إلا تلميحاً لما تركته الدورة السنوية في الحياة النباتية (التي من شأنها الموت ثم الحياة) من التأثير العميق في عقول الأقدمين. ونحن نذكر أن الأساطير الإغريقية كانت مفعمة بمثل تلك الأفكار، كذلك كانت دنيا البحر الأبيض المتوسط في كل مكان متحفزة لاعتناق الآراء الشرقية التي من هذا النوع، فكان تأثيرها من أجل ذلك ظاهراً في الإنجيل، وإن أقدم مظهر لتأثير الخضراء في آراء الأقدمين التي لها علاقة بشأن الموت نراه بحالة واضحة في ذلك الانتصار الباهر الذي أحرزته تلك «العقائد الأوزيرية» على ما سبقها من العقائد الخاصة بالحياة في الآخرة، ولنحيط «صلة عيد الفصح» الحالية – طبعاً – إلا أحدث المظاهر الباقة لتلك القوة الملحة التي نشأت عن أقدم تأثير للطبيعة في روح الإنسان.

وقد ذكرنا من قبل أن كل المعتقدات الشمسيّة والأوزيرية قد اندمج بعضها ببعض منذ عصر مبكر، ومع أنه يمكن تمييز نواة كل مجموعة من أساطير كل عقيدة بسهولة، فإننا من جهة أخرى نجد أن اندماج الآراء الشمسيّة بالآراء الأوزيرية عن الحياة الآخرة قد ترك لنا مشكلة صعبة الحل جدًا إذا نحن حاولنا فصلها من ذلك الالندماج لتمييز كل عقيدة منها عن الأخرى.

وذلك أن كلاً من نور الشمس والخضرة كانوا مندمجين في الديانة المصرية القديمة بعضها ببعض بحالة لا يمكن منها فصلهما من ذلك الاندماج، مثلهما في ذلك كمثلهما في الطبيعة لا يمكن فصلهما من ذلك الامتزاج. ولهذا كانت توجد مجموعة معتقدات خاصة بالحياة الآخرة يمكن تسميتها «معتقدات شمسية» ومجموعة أخرى خاصة بالحياة الآخرة أيضاً تسمى بلا نزاع «معتقدات أوزيرية»، غير أن هذين المذهبين قد اندمج بعضهما ببعض حتى صار لدينا مناطق محايدة عن ذلك الاندماج لا يمكننا اعتبارها لواحدة منها خاصة دون الأخرى، ومع ذلك يمكن تمييز المذهبين، من الأنظمة الخاصة بكل منها، بسهولة أكثر.

فمن الواضح أن المذهب الشمسي كان لهوت الدولة تحيط به أبهة الملك ونفوذه، على حين أننا نواجه في مذهب أوزير ديانة الشعب التي اجتذبت إليها كل فرد متدين. ومن المحتمل أن التاريخ القديم لتابع هذين المذهبين كان كما يأتي: كان المصريون في عهد ما قبل التاريخ يعتقدون اعتقاداً ساذجاً بوجود عالم سفلي للأموات مآل كل الناس إليه حتماً، وخصوص الملوك وبآخرة سماوية جليلة خصوا بها في أول الأمر ثم شملت فيما بعد جميع عظماء القوم وأشرافهم — وقد تكلمنا عنها فيما سبق — ثم انتهت أمرها أخيراً بأن صارت عالماً شمسيّاً لهؤلاء الموتى.

ولما حل نفود «أوزير» الذي كان آخرًا في الإزدياد محل الآلهة الجنائزية الذين كانوا أقدم منه صار هو بذلك رب العالم السفلي.

وكان من نتائج ذلك أن أخذ «أوزير» وعالمه السفلي يناهضان الآخرة الشمسية السماوية في سلطانها. وندرك في ظهور هذين المذهبين جنباً لجانب الكفاح الطويل الذي قام بين دين حكومي ودين شعبي لأول مرة في تاريخ العالم البشري.

والآن يجب علينا أن نبتدئ بتحديد أصل معتقد «أوزير» عن الحياة الآخرة بقدر ما نستطيع، ثم نقتفي بعد ذلك أثر سير الكفاح الذي لا يزال حتى الآن غير محدد بينه وبين ذلك الالهوت السماوي العظيم الخاص بعقيدة الملك المتوفى، وهي التي فحصناها فيما سبق. وربما كان أعظم شيء في حياة سكان وادي النيل الأقدمين يكسبهم تقديرنا الخاص هو أن المذهب الأوزيري قد علق في الحال بعدُ بخيال الشعب ثم انتشر بين طبقاته، وبذلك أخذ يناهض المذهب الشمسي الذي كان يعتنقه رجال البلط الملكي وكهنة الحكومة. ويتبين ذلك بوجه خاص فيما يتعلق بعقائد الحياة الآخرة التي ندرك من أدوار تطورها صبغ الديانة المصرية القديمة بالتدريج بالصبغة «الأوزيرية»، وبوجه خاص في التعاليم الشمسية عن الحياة الآخرة.

على أنه لا يوجد في أسطورة «أوزير» ولا في أخلاقه ولا في المتأخر من تاريخه ما يشعر بوجود حياة أخرى سماوية، بل إننا نذكر أنه لا يزال يوجد بعض نصوص واضحة لا يتطرق إليها الشك ترجع إلى عصور كان فيها «أوزير» يعتبر عدو الموتى الذين يعتنقون المذهب السماوي الشمسي، وهذه النصوص لا يزال في مقدورنا تعرّفها بين متون الأهرام، وهي تشتمل على تعاويذ كان الغرض منها منع «أوزير» وأقاربه من دخول الهرم — وهو قبر شمسي — بقصد سيء. وفيما قبل التاريخ كان مذهب «أوزير» (الذي كان في وقت ما مذهبًا محليًّا في الدلتا) يحمل في ثنياه عقائد تقول بأن الحياة الآخرة ممقوتاً يخشى شرها كما كانت في الوقت نفسه معادية للعقائد السماوية الخاصة بعالم الحياة الآخرة وما فيها من نعيم.

ولما هاجر «أوزير» من الدلتا إلى «أبیدوس» تصور القوم أن ملكه يقع في الغرب أو تحت الأفق الغربي، ومن ثم أخذ «أوزير» مكانه في العالم السفلي وأصبح ملوكًا على عالم الأموات تحت الأرض؛ وتلاحظ تلك الظاهرة حتى في متون الأهرام. وبلغ «أوزير» قمة فوزه بصفته رب مملكة الأموات السفلية.

ولما لم يكن في أسطورة «أوزير» ووظائفه ما يجعله يرتفع إلى السماء، فإننا كذلك نجد أن أبسط صيغ متون الأهرام لا تقول برفعه إلى عالم السماء، وتشتمل قصة المصير «الأوزيري» على صور متنوعة كالتي نجدها في اللاهوت الشمسي، ولكن الخضراء التي كان يمثلها «أوزير» تستمر بعد موتها، ولذلك كان من المحتم أن يبعث «أوزير» من بين الموتى أيضًا، وكانت قيامته تعد فوزًا على الموت وقوة لا يعدلها شيء في العقائد الجنائزية المصرية القديمة. وكان من نتيجة ذلك أن الملك «أوزير» قد أُحْدِدَ، ولذلك كان الملك المتوفى يفعل كل ما كان يفعله «أوزير»؛ فكان يتسلّم قلبه وأعضاءه كما فعل ذلك «أوزير»، أو كان يتحول إلى «أوزير» نفسه، وكان ذلك أحب معتقدات القوم في المذهب الأوزيري؛ أي أن يتحول الملك إلى «أوزير» ويقوم من الموت ثانية كما قام «أوزير» نفسه من الموت.

ويبدأ تأحيد الملك بأوزير عند ولادة الملك، وقد جاء وصف ذلك في متون الأهرام مشتملاً على كل العجائب والمعجزات الخاصة بالمولود الإلهي، ولم يقتصر الحال على تقمص الملك شكل «أوزير» فحسب، بل إنه أَحَدَ معه تأحيداً تاماً، وذلك ما نجده مدوناً عن تلك العقيدة في متون الأهرام. ولذلك نرى «أوزير» نفسه تستحلفه الملوك على اختلاف أسمائتها: «إن جسمك هو جسم هذا الملك «وناس»، ولحمك هو لحم هذا الملك «وناس»، وعظامك هي عظام هذا الملك «وناس»، وكما أنه (أي أوزير) يعيش فإن هذا الملك

«وناس» يعيش، وكما أنه لا يموت فإن هذا الملك «وناس» لا يفني.» وعلى هذا الفرض يتسلم الملك المتوفى عرش «أوزير» ويصير مثله ملك الموت: «هيا أيها الملك «نفر كارع» (بببي الثاني)! ما أجمل هذا! ما أجمل هذا الذي صنعه لك والدك «أوزير»! إنه أعطاك عرشه، وأنت تحكم أولئك الذين في الأماكن الخفية (أي الموتى). إنك تقود الصالحين منهم ويتبعك كل الأجلاء..»

ولقد كان أسمى نفع نتج عن تأحيد الملك و«أوزير» أنه ضمن للفرعون المتوفى الخدمات الطيبة التي كان يقوم بتقديمها «حور» الذي يتمثل فيه البر البنوى لوالده «أوزير»؛ فقد صارت كل الرعاية الصالحة التي كان قد نالها «أوزير» يوماً ما على يد ابنه «حور» من نصيب الملك المتوفى أيضاً. وفي متون الأهرام مجموعة طويلة من الصيغ تشرح لنا تلك المناضلة التي قام بها «حور» ذلك الابن الشجاع لنصرة والده الملك المتوفى بصفته «أوزير»، ولكننا لا نكاد نجد في كل ذلك أثراً للمصير السماوي، ولا إشارة إلى ذلك المكان الذي حدث فيه ذلك النضال العنيف.

ومع أنه من الواضح أن كهنة عين شمس هم الذين صبغوا بادئ الأمر العائد الجنائزية بصبغة شمسية وسماوية، برغم أنها كانت في أول أمرها أرضية في أصلها وصبغتها، فإن هؤلاء الكهنة الشمسين لم يكن في مقدورهم أن يقاوموا النفوذ القوى الذي نشأ من انتشار مذهب «أوزير» بين الشعب، وانتهى الحال بأن صبغت متون الأهرام بصبغة «أوزيرية».

وإن التطور المستمر الذي نتعرف منه في ذلك البحث سير الكفاح بين المذهب الشمسي الذي كان متبعاً في معابد الحكومة وبين المعتقدات الشعبية لديانة «أوزير»، كما يتضح من متون الأهرام، يعد من أهم ما بقي لنا من أخبار العالم القديم، فقد حفظ لنا حقاً أقدم مثال للصراع الروحي والعقلي بين ديانة الحكومة وديانة الشعب، وذلك الصراع يسوقنا إلى موازنته بالكفاح الذي حصل فيما بعد في عهد الدولة الرومانية وهو اعتقاد الشعب في «عيسي» الذي رُفع إلى السماء، وهو المذهب الشعبي من جهة، وبين عبادة الحكومة المنظمة لقيسار الذي كان يعتبر في نظر القوم أنه «الشمس التي لا تقترب» من جهة أخرى. ولا نزع في أن الديانة المسيحية المبكرة قد حملت في ثناياها صدى ذلك الكفاح القديم الذي قام على ضفاف النيل بين الخضراء التي تحيا ثانية باستمرار وبين إله الشمس، فكان إله الخضراء [أي أوزير] البشري في نظر الشعب هو الذي استمال قلوبهم حتى إنه لم يكن في مقدور كهنة الشمس مع ما هم فيه من ثراء أن يقاوموا قوة ذلك الميل.

ويمكنا أن نتبع سير عملية صبغ العقائد بالذهب «أوزيري» في متون الأهرام حسب النسخ التي نشرتها الكهنة من حكم إلى حكم خلال عهد خمسة ملوك متتالين تمثلهم خمسة أهرامات تحتوي على خمس نسخ مختلفة من متون الأهرام تختلف كل منها عن الأخرى في قراءتها. وقد يكون في إيراد بعض الأمثلة ما يظهر البرهان على ذلك، ويوضح سير عملية هذا التطور.

فالسلم الذي يؤدي إلى السماء كان في أصله عنصراً من عناصر الذهب الشمسي. والدليل على أنه لم تكن له أية علاقة بأوزير، يظهر بأمر، منها: أن إحدى الروايات الخاصة بقصة السلم تمثله في حياة «ست» عدو «أوزير» التقليدي. ويمكنا اقتداء صبغ قصة السلم بالصبغة الأوزيرية بسهولة في أربع روايات ذكرت عنه، وتلك الروايات في الحقيقة روايات مختلفة مأخوذة عن أصل واحد قديم، وتمثل هذه الروايات الأربع عصرًا يمتد إلى نحو قرن من الزمان أو على أقل تقدير نحو ٨٥ سنة، فيظهر أمامنا في أقدم هذه الروايات التي حفظت لنا أن السلم لا يظهر منه إلا جزء يسير والصاعد عليه هو فرعون نفسه. على أننا نجد أن قصة السلم قد تم تطورها بعد مضي جيل؛ إذ كان الصاعد الأصلي الأول عليه هو «آتون» إله الشمس، ولكننا نجد أن الإلهتين «إيزيس» و«نفتيس» الأوزيريتين قد ضمتا إلى القصة. وفي آخر رواية عرفت من هذه الروايات، وهي التي جاءت بعد الرواية الأولى في متون الأهرام بنحو ٨٥ سنة، نرى أنه قد وضع في فم «إيزيس» و«نفتيس» ذلك الترحيب الذي كانت ترحب به الآلهة القدامى عندما كانوا يشاهدون الفرعون صاعداً إلى السماء، وصار الصاعد هو «أوزير» نفسه، ومن ذلك نرى أن «أوزير» قد انتقل لنفسه الرواية الشمسية القديمة الخاصة بالسلم ونسب لنفسه المتن الشمسي القديم.

ومما هو جدير باللحظة هنا أن هذا التغيير قد حدث بالرغم من وجود تعقيبات محيرة، فقد مثلت تلك العقيدة الشمسية القديمة كلاً من «ست» و«حور» مساعدتين للملك عند صعوده في السلم الذي نصبه «رع» و«حور» وذلك وفقاً لفكرة اشتراك «حور» و«ست» في خدمة المتوفى، ولكن يظهر أن الكاتب لهذه النسخة لم يشعر بالتضارب الذي ينجم عن ذلك عندما يتحول الملك المرفوع إلى السماء إلى «أوزير»، وهو تضارب واضح: إذ إن «ست» هو عدو «أوزير» الخلقي وقاتلته فصار يساعده على الوصول إلى مقره السماوي.

ولم يظهر تدخل «أوزير» في أي مكان آخر من متون الأهرام بصورة تلتف النظر أكثر من ظهوره في الصيغ الخاصة بالخدمات التي تقدمها للمتوفى الآلهة الشمسية

الأربعة المعروفون بصور الشرق الأربع. وكانت الطريقة المحببة لصعود السماء، وفتح أبواب السماء، والعبور من شاطئ إلى شاطئ، وعملية التطهير، وما شاكل ذلك، هي أن تعمل كل تلك الأمور أولاً لكلاً من الصور الأربعة بالتوالي، ومن ثم تعمل للملك بجازبية محتملة. وقد كُتبت أربع صيغ عظيمة بهذه الكيفية، يحتوي كل منها على بيان للإجراءات التي كانت تجرى لكلاً من أولئك الصور الأربعة المذكورين، ثم بيان لما يعمل مثلاها للملك. ونجد في أقدم تلك الصيغ أن أولئك الآلهة الأربعة كانوا جمِيعاً آلهة شمسين وهم:

- (١) حور الآلهة.
- (٢) حور الأفق.
- (٣) حور «شزمت».
- (٤) حور الشرق.

وبعد ذلك العهد بجيelin نجد الصور الأربعة أنفسهم لم يتغيروا، ثم نجد بعد ذلك تطوراً آخر حصل في تلك المجموعة بظهور متطفل جديد حل محل أولئك الصور الأربعة، فتبعد مجموعه من الآلهة هكذا:

- (١) حور الآلهة.
- (٢) حور الشرق.
- (٣) حور «شزمنت».
- (٤) أوزير.

وبذلك نجد أن «أوزير» قد حشر نفسه في تلك الطائفة الشمسية باحتلاله مكان «حور الأفق» الذي هو أقرب الآلهة الأربعة نسبة إلى الشمس. ويعد دخول «أوزير» هنا أكبر مثل مقنع لعظم قوته، كما يعده أظهر مثل لخطوات صبح متون الأهرام بالصبغة الأوزيرية.

ويوازي ذلك المثل أيضًا بحالة تلتف النظر تاريخ مولد الشمس؛ فإنها يُحتفل بوقوفها في سيرها جنوباً وببداية عودتها شماؤلاً، وكان مولد الشمس هذا في باكورة عهد المسيحية قد تحول إلى مولد الإمبراطور الروماني الذي كان موحداً من إله الشمس، ولا شك أن اتخاذ المسيحيين لذلك العيد الشمسي القديم والاحتفاء به في ٢٥ ديسمبر يقابل بالضبط حلول «أوزير» محل إله الشمس في متون الأهرام منذ ثلاثة آلاف سنة قبل ذلك العهد المسيحي.

وبمثيل ذلك صبغ بالصبغة الأوزيرية من زمن بعيد كلًّ من السلم وقارب العبور والعوامات البردية، وبالاختصار كل العتاد الذي كان لازمًا للوصول إلى السماء، مع أنه لم يكن لأوزير بالسماء أية صلة، فلا عجب بعد ذلك إذا اندمجت السماء وسكانها في «أوزير» حتى صارت النجوم الثوابت (التي لا تفنى) تسمى «أتباع أوزير». وكذلك صار من الممكن أن نجد الملك ينقل إلى السماء بنفس الطريقة عندما يولد مثل «أوزير» ممثلاً في صورة نيل السماء، وفيبيض على السماوات كفيضان النيل على الأرض فيجعل كل السماء يانعة خضراء: «إن الملك «وناس» يأتي إلى بركته التي في إقليم الفيضان عند النيل العظيم، إلى مكان السلام ذي الحقول الخضراء التي في الأفق، و«وناس» يجعل الخضرة نضرة في إقليمي الأفق..».

وبالرغم من أن كل ذلك قد أدى إلى صبغ العقائد الجنائزية الشمسية والسماوية بصبغة «أوزيرية»، فإن الحياة الآخرة مع ذلك بقيت سماوية، لذلك كان من الواضح أن إله الشمس عندما كان يأخذ «أوزير» إلى جواره فإن معنى ذلك أن مكانة إله الشمس في تلك العقائد الجنائزية المركبة كانت لا تزال هي المكانة الأولى، وحينئذ تبقى الحقيقة القائلة بأن العقائد السماوية عن الحياة الآخرة هي السائدة في متون الأهرام كلها، أما عالم «أوزير» السفلي الذي ظهر فيما بعد، وكذلك سياحة إله الشمس فيه، فإنهما كانوا ولا يزالان يعdan في مركز ثانوي بصفة قاطعة في تلك العقائد الجنائزية الملكية، أما عامة الشعب فكان إله الشمس فيما بعد في نظرهم ينزل إلى العالم السفلي ليضيء على قوم «أوزير» في مملكة الأموات. ويعتبر ذلك من أهم البراهين الدامغة الدالة على قوة «أوزير» عند عامة الشعب، أما في لاهوت الملك والمعابد الحكومية فكان «أوزير» يرفع إلى السماء، ومع أنه كان مصبوغاً هناك بالصبغة الشمسية فإن مذهبه كان هو الآخر يصبح العقائد الشمسية الخاصة بمملكة الأموات السماوية بعض الشيء بصبغة العقائد الأوزيرية؛ فكانت نتيجة ذلك أن حدث ارتباك كان لا بد من حدوثه عند اختلاط تينك العقيدتين إدعاهما بالأخرى.

فنحن نذكر أن الملك في كلا المذهبين قد تأحد مع الإله، وعلى ذلك نراه يسمى من غير تردد «رع» و«أوزير» في الفقرة الواحدة من فقرات متون الأهرام. وتوجد في متون الأهرام فقرات كبيرة تدل على الارتباك والتعقيد الذي نتج من امتزاج تلك العناصر التي لا انسجام بينها، إذا كان التوفيق غير ممكן في مثل تلك الفقرات بين ظهور كلًّ من «رع» و«أوزير» بمظهر الملك الأعلى في الحياة الآخرة. على أن

مثل تلك المعتقدات الدينية المتضاربة لم يكن يشعر المصري القديم من جراء تضاربها بأي قلق أكثر مما كانت تشعر به أية حضارة قديمة أخرى باستبقاء طائفة من عقائدها الدينية جنباً لجنب مع عقائد أخرى تخالفها أو تتناقض معها كل التناقض. ولم تفلت العقائد المسيحية نفسها من تلك المتناقضات، كما أنها لم تفلت من تغلغل نفوذ الآراء المصرية القديمة عن الحياة الآخرة فيها؛ فنجد الآراء المصرية القديمة عن العالم السفلي وأبوابه الجهنمية وبحار اللهيب قد قامت بدورها في تصوير جهنم الحامية في الديانة المسيحية، كما أنه من المحتمل أن مملكة إله الشمس السماوية بما فيها من شجرة الحياة هي أصل فكرتنا نحن معاشر أهل الغرب عن الجنة التي في السماوات، وهي التي ظهرت فيما بعد في الصور المسيحية الفنية واضحة خلاة.

وعلى أية حال فإنه يوجد فرق ملموس بين «أوزير» و«رع»؛ فأوزير يعتبر ملك الأموات دون غيرهم، ووظيفته سلبية، حتى إنه يندر أن يقوم بعمل إيجابي حتى ولو كان لصالح عالم الأموات. ونعمة المصير الأوزيري ينحصر معظمها في التمتع بالخدمات الطيبة التي كان يقدمها «حور» قائماً بدور ابن المتوفى حينما يتحول الأخير إلى «أوزير»؛ فالخدمات التي كان يقوم بها الآخرون (أي التي لا يقوم بها هو) هي التي يتمتع بها المتوفى (كما تتمتع بها «أوزير» من قبل)، وبذلك بقي «أوزير» إلهًا للموتى.

أما «رع» فإنه كان صاحب قوة عظيمة في شؤون عالم الأحياء، ومع أنه كثيراً ما يشفع للموتى فإن سلطانه الأعظم في هذا العالم الدنيوي، حيث يمتد وينمو حتى يسيطر على مملكة ذات قيم أدبية؛ وهي مملكة ستحصل منها على أقدم لمحات ساخت لنا عن كل هذا العالم، وذلك حينما نحاول الكشف عن عوامل هي فوق العوامل والمقاصد المادية التي رأينا أنها كانت فيما استعرضناه من المراحل صاحبة السيادة والسلطان على التصور المصري القديم عن الحياة الآخرة.

## الفصل التاسع

# السلوك، والمسؤولية، وظهور النظام الخلقي

كان غرضنا من ذكر ما جاء في الفصول السالفة أن نضع أساساً ثبني فوقه تلخيصاً معقولاً لأبحاثنا عن تطور الحياة الخلقية عند قدماء المصريين، تلك الحياة التي بدأت في التطور من عهد الاتحاد الثاني، أي في الفترة التي وصلت فيها مدنية الدولة القديمة إلى أوج عظمتها بعد سنة ٣٠٠٠ ق.م. وقد لاحظنا فيما تقدم أنه منذ عهد الاتحاد الأول [أي قبل منتصف الألف الرابع ق.م] كان موضوع الخلق الإنساني تحت محك البحث، فكان يعبر عن هذا الخلق أو ذاك في المجتمع بأنه محبوب أو مكره (أي مدح أو مذموم)، ولعلنا نذكر أن تلك الحقيقة قد كشفتها لنا وثيقة يرجع تاريخها إلى بداية الاتحاد الثاني؛ وهي المسرحية المبنية، فقد رأينا فيها تردياً لأصداء من العصر السابق لذلك وهو ما قبل نهاية الاتحاد الأول.

والواقع أن نتفق المصادر الضئيلة المدونة التي وصلتنا من القرون الأربع الأولى من عصر الاتحاد الأول لم تزد معلوماتنا إلا الشيء القليل عن المعتقدات المصرية القديمة، ولكننا نجد بعد عام ٣٠٠٠ ق.م (أي عندما بدأ عصر الأهرام) أن المقابر الضخمة الواقعة في جيانتي الجizza ومنف (سقارة)، وهي معروفة لكل من ساح في مصر في عصرنا هذا، قد بدأت تبدو من نقوشها صور عن المجتمع المصري المستحدث في عهد الدولة القديمة، وصرنا نرى منها بعض لمحات عن معتقداتهم الخاصة بالخلق الإنساني وبواعثه. وأهم ما تكشفه لنا هذه اللمحات التطورات الظاهرة؛ وذلك لأن الحياة المصرية القديمة كانت تشغلاً في ذاك الوقت تلك الانتصارات المادية التي لم يسبق لها مثيل؛ إذ لم يوجد شعب آخر في بقاع العالم القديم نال من السيطرة على عالم المادة بحالة واضحة للعيان تنطق بها آثاره الباقيه لكن مثل ما ناله المصريون الأقدمون في وادي النيل، فقد بنى المصريون القدماء بنشاطهم الجم صرحاً من المدنية المادية يظهر أن

الزمن يعجز عن محوه محوًا تامًّا. وأما الأخلاق فهي اتجاه جوهر الحياة المتنوع، الذي لا يدرك باللمس واللون، من العادات والتقاليد والصفات الشخصية المشككة بتأثير القوى الاجتماعية والاقتصادية والحكومية التي تعمل باستمرار في مناهج الحياة اليومية.

وهذه الأشياء التي تكون اتجاه الفرد وتدفع بالنفس الباطنة إلى اتخاذ موقف وقتي حاسم تكون جوًّا أسمى للعالم القديم يصعب تحديده، ولم يصل إلينا عنها سوى لمحات جزئية نراها في مبنى القبر واتجاه باب الهرم. وقد وجدنا عنها بعض إشارات ضئيلة في متون الأهرام وفي نصائح «باتح حتب» المشهورة، وحتى هذه الإشارات تدور كما شاهدنا بوجه خاص حول ذكر حالة الرفاهية المادية والنعيم المقيم الذي ينعم به المتوفى في عالم الحياة الآخرة. وعلى أية حال فإن ما تكشفه لنا المصادر الباقيَة يعد ذا فائدة فريدة في بابها؛ إذ تظهر لنا هذه المصادر الخطوة التالية في التطور الخلقي، بعد المسرحية المنافية التي تؤلف مع تلك المصادر أقدم دور في تطور الإنسان الخلقي كما هو معروف لنا، وهو الدور الذي كون أعظم الخطوات الأساسية في تطور الحضارة. يضاف إلى ذلك أن تلك المصادر التي من عصر الأهرام لم تجمع<sup>١</sup> معاً قط من قبل؛ ولذلك فإِنني عندما جمعتها لتدوينها من أجل وضع هذا الكتاب لم تكن دهشتي لكتثرتها فقط، بل كانت دهشتي أكثر عندما أدركت أنها تصور لنا الحياة في الأسرة عند قدماء المصريين بصورة لا تدع مجالاً للشك في أنها هي العامل الأول في ظهور الأفكار الخلقيَة ونموها؛ فقد كان المصري في عصر الأهرام يشعر بوجود جو من الوازع الخلقي يزعه، حتى إن متون الأهرام قد أظهرت لنا الآن ذلك الوازع مطلًّا على ما قد مضى من تلك العصور التي لم تكن تعرف معنى للخطيئة والشجار بين «أفراد تلك الجماعة الأولى» من طائفة الآبriاء الذين ولدوا قبل أن يوجد «الشجار» و«الصوت» و«السب» و«التزاوج» أو «التشويه المروع»<sup>٢</sup> الذي ارتكبه كلُّ من «حور» و«ست» ضد الآخر. على أن الاعتقاد بوجود عصر للمثال الأعلى، أو على الأقل بوجود عصر للعدالة والسلام يجب أن نربط بينه وبين ذلك العصر الذي يشار إليه في متون الأهرام بأنه العصر الذي «قبل أن يظهر فيه الموت».

<sup>١</sup> كانت أول محاولة لجمعها معاً في عام ١٩١٢ في كتاب المؤلف & Development of Religion Thought in Ancient Egypt, P. 166 ترجع بالتحقيق إلى عهد الدولة القديمة، قد عرف بعد.

<sup>٢</sup> وذلك أن «ست» اقتلع عين «حور» من محجرها، وأما «حور» فقد سلت خصيَّتي «ست».

وفي ذلك العصر المبكر لأقدم جماعة بشرية وصلت إلينا أخبارها، ساد الاعتقاد بأن حق كل فرد في التحلي بالأخلاق الفاضلة يمكن أن يقوم على أساس النهج والسلوك اللذين يعامل بهما أفراد أسرته، وهم والده ووالدته وإخوته وأخواته. وهذه الحقيقة تعتبر ذات قيمة بالغة ومكانة عظيمة في ذلك البحث الجليل، وقد أكدتها لنا أحد أشراف رجال الوجه القبلي الذي كان يعيش في القرن السابع والعشرين ق.م؛ إذ قال في نقوش قبره بعد أن عَدَّ لنا كثيراً من أعماله الطيبة: «إني لا أقول كذباً؛ لأنني كنت إنساناً محبوباً من والده، ممدوحاً من والدته، حسن السلوك مع أخيه، ويدوغاً لأخته». كما نجد بعد فترة من تاريخ هذا النقش أن أحد المقربين من الملك من أهل الصعيد الأقصى يؤكّد أيضاً: «إن الملك مدحني، وترك والدي وصية لصلاحتي؛ لأنني كنت طيباً ... وإنساناً محبوباً من والده ممدوحاً من والدته ويحبه كل إخوته». وكثيراً ما نرى الأشراف في عهد الأهرام يجمعون صفاتهم الحسنة في العبارة الآتية: «كنت إنساناً محبوباً من والده وممدوحاً من أمه، محبوباً من إخوته وأخواته».

وكان البر بالوالدين من أهم الفضائل البارزة في عصر الأهرام، فإننا نجد مذكوراً في النقوش القديمة مراراً وتكراراً في جبانات الأهرام أن المقابر الضخمة التي بها، كانت من صنع الأبناء البررة لأبائهم المتوفين، وأن الابن كان يعد لوالده مدفناً فاحراً، بل إن أحد الأبناء من أهالي ذلك العصر قد فاق كلَّ مَنْ كان سواه من الأبناء في بره بوالده، فقد ذكر في نقوش قبره ما يأتي:

والآن قد عملت على أن أُدفن في نفس القبر مع «زاو» هذا (يعني والده) لكي أكون معه في مكان واحد، على أنني لم أفعل ذلك لأنني لست في مكانة تؤهلهني لبناء قبر ثان، بل فعلته حتى أتمكن من رؤية «زاو» هذا كل يوم، ولكي أكون معه في المكان عينه.

ولدينا حالة أخرى أعظم من هذا في بر الابن بأبيه أيضاً، وهي قصة «سبني» (حارس الباب الجنوبي)؛ أي المحافظ على الحدود المصرية من جهة السودان عند شلال النيل الأول، فقد حدث أن «مخو» والد «سبني» قد قام برحالة خطيرة في قلب السودان طليعاً للاتجار، وهناك انقض عليه بعض القوم من الهمج وذبحوه، فلما سمع ابنه «سبني» بذبح والده قام على الفور برحالة تحفها المخاطر في قلب ذلك الإقليم المعادي، واستخلص منه جثمان والده بعد أن تعرضت حياته خلال ذلك للموت، وأحضر جثمان

والده ليُحفظ في مصر. ولا يزال قبر «سبني» باقياً في أسوان حتى الآن، ويحتوي ذلك القبر على النقوش الدالة على ما قام به ابن «سبني» نحو أبيه «مخو» من ضروب الشجاعة لاستخلاص جثمان والده المذكور من أيدي أولئك الأعداء الهمج في زمان عصر الأهرام العتيق.

على أن الأدلة المنقوشة على تلك الآثار التي تركتها لنا أقدم طائفة أرستقراطية عرفت في التاريخ القديم يؤيد صحتها وجود تلك الرسوم الجميلة الزاهية الألوان التي كانت تلك الأسر الشريفة قد اعتادت أن تزيّن بها جدران مزارات القبور، وبخاصة تلك التي بقيت إلى يومنا هذا بجبانات منف المتaramية الأطراف. وتُعرف تلك الجبانات الآن بجبانة «سقارة»، وإن تلك المناظر الفخمة التي نجدها أحياناً حافظة لألوانها الأصلية الزاهية لآن ليست في الواقع إلا بياناً خلاباً عن الحياة اليومية لأنشراف عصر الأهرام.

وتلك المناظر المذكورة تؤلف في وقتنا هذا صورة جذابة يتمتع بمشاهدتها لآن غالباً رواد وادي النيل، والسايحون الذين يغدون زرافات ووحداناً في كل شتاء إلى مصر لمشاهدة آثارها القديمة. غير أنني أشك كثيراً في أن واحداً من أولئك السائحين الذين يمتطون ظهور الحمير فتسير بهم وسط خمائل النخيل التي تغطي الآن طرقات مدينة «منف» القديمة وببيوتها يفقه أن ما يراه ويشاهده لآن في أطلال جبانة مدينة «منف» يعد أقدم مظهر عُرف لنا في التاريخ عن حياة الأسرة، وعندما يجتاز ذلك الزائر الحديث خمائل النخيل المذكورة يقع بصره على منحدرات من كثبان الرمال المنتهية إلى قمة هضبة صحراوية تغطيها الرمال. تلك هي جبانة «منف» القديمة، ومن ثم يمكنه أن يطل على ما بقي من آثار تلك المدينة الشاسعة الأطراف التي تغطيها الآن الحقول الراخرة بالزرع والنخيل الدانية القطوف.

ففي هذه البقعة كان يسكن أهل أولئك الأجيال الأقدمون البائدون في مدينة عظيمة أقاموها منذ آلاف مضت من السنين، وعند نهاية أجلهم كانوا يحملون إلى تلك الهضبة التي يصعد إليها لآن ذلك الزائر الحديث، حيث كانوا يدفنون فيها في مقابر فسيحة مبنية بالحجر الجيري الضخم، وتلك المقابر القديمة التي يبلغ عمرها لآن حوالي خمسة آلاف من السنين تُرى لآن صامدة خربة تغطيها الرمال القاحلة، غير أنه ما زال في مكنتنا أن ندخل مزارات تلك المقابر ونتجول في حجراتها.

وقدران تلك الحجرات مغطاة بكثير من النقوش والمناظر ذات الألوان الزاهية التي تمثل لنا صوراً من الحياة القديمة<sup>٣</sup>، ففي تلك المناظر المحفورة نشاهد صاحب إحدى تلك الضياع التي كانت تحيط بمدينة «منف» منقوشاً على الجدار بحجم عظيم وهو يقوم بالإشراف على رجال ضياعه الذين نقشوا معه في الصورة بحجم أصغر منه كثيراً، فنراه يتفقدهم وهم يبذرون الحبوب أو يحصدون محاصيل الحقول أو يسوقون الماشية والقطعان غادين أو رائحين، أو يخوضون ترع الري أو يعملون في أحواض بناء قواربهم أو حوانيت تجارتهم أو مصانع عمل النحاس أو مكان صنع الفخار، وغير ذلك من مئات الصور التي تنبئنا عن كثير من نواحي نشاطهم وأعمالهم في حياتهم الدينية.

بهذا قد صورت على تلك الجدران جميع مظاهر حياتهم الواسعة النطاق من زراعة وتربية ماشية وصناعة مما درجت على أساسه تلك المدينة القديمة وترعرعت. وترى فيها الشريف المصري القديم يصحب معه زوجته في كل تلك الجولات الفسيحة في أرجاء ضياعه الشاسعة، فكانت تُرى تنهادي بجانبه حينما كان يدخل من الباب العظيم المؤدي إلى حدائقه الغناء التي أقيمت في وسطها كرمته البهيجية، فكانت زوجته في الواقع تشارطه كل حياته وكل أعماله كما كانت ترافقه في الوقت نفسه في كل لحظة، وكانت أطفالهما في صحبتها دائماً. ومن أمتع المناظر التي نشاهدتها بين تلك الصور المنقوشة على جدران تلك القبور منظر يصور لنا طفلاً صغيراً يجري بجانب والده ويقبض بإحدى يديه على هدده صغير، كما نشاهد رب البيت يصطاد في المستنقعات الخصصة لذلك الغرض وبجانبه زوجته وطفله، وكلهم في قارب من القصب يسبح بهم بين أزهار البردي الطولية. ويلاحظ في هذه الصورة أن الطفل كان منحنياً نحو الماء ليقطف زهور السوسن المائية. أو نشاهد كذلك الشريف مرسوماً جالساً بحديقته، وأطفاله أمامه يلعبون الكرة أو يبعثون في ماء بركة الحديقة وهم يصطادون السمك. وهذه النقوش التي نشاهدتها على مقابر «منف» تمثل حياة نحو ٥٠٠ سنة؛ أي من ٣٠٠ ق.م إلى ٢٥٠٠ ق.م أو بعد ذلك، وهي تؤلف أول مظهر معاصر عن حياة الأسرة بقى

<sup>٣</sup> إن معهد جامعة شيكاجو الشرقي يقوم الآن بنفقات بعثة للرسم أرسلها إلى هذه الجبانة العظيمة تحت إشراف الأستاذ «برنتيس دول» Prentice Duell للقيام بعمل أول نسخ كاملة من نقوش الدولة القديمة هذه، وهذه الرسوم تعمل بالرسم التخطيطي وبالألوان وتطبع في مجموعات من الألواح بالقطع الكبير، وقد ساعد على إمكان تنفيذ هذا المشروع ما قدمه «جون ركفار» من المساعدة المادية الكريمة.

لنا من العالم القديم. وكان الاعتبار الأول في اهتمامنا بتلك الرسوم حتى الآن أنها آثار فنية، ومصادر نستقي منها معلوماتنا عن حياة المصريين الأقدمين في الزراعة والرعاية والصناعة، ثم إلى حد ما عن الحياة الاجتماعية عندهم. على أن العلاقات الأسرية المرحة المنطوية على الود، التي تتنطق بها تلك النقوش تعد كشفاً جديداً ذا أهمية أساسية في تاريخ الأخلاق؛ وذلك لأن هذه الصورة، مضافاً إليها النقوش المدونة فوق جدران القبور، مع حكم «باتح حتب» التي سنرود مجاهلها بعد، تقدم لنا برهاناً تاريخياً قاطعاً على أن الإدراك الخلقي نبتت جذوره من حياة الأسرة.

ومن ذلك يتضح أنه هنا، في المصادر المصرية التي يرجع عهدها إلى النصف الأول من الألف الثالث لما قبل الميلاد، نجد مجموعة من الأدلة تظهر لنا تاريخياً لأول مرة ما وصل إليه علماء النفس الاجتماعيون المحدثون من ملاحظاتهم عن حياة الإنسان كما نجده في عصرنا الحاضر. وإنني أشير بذلك إلى ما وصلوا إليه من «أن الواقع الخلقي في حياة الإنسان نبت من المؤثرات التي تعمل في العلاقات الأسرية». وفي ذلك يقول مكدوجال: «فمن هذه العاطفة (أي حنان الوالدين)، ومن الدافع الذي يحدو بها إلى الحب والرعاية، ينشأ الكرم والاعتراف بالجميل والحب والشفقة وحب الخير الحقيقي وكل أنواع الخلق المجردة عن الأنانية، ففي تلك العاطفة تنبت الجذور الرئيسية لكل تلك الصفات التي لو لا هذه العاطفة ما وجدت قط.» ويشير «مكدوجال» وهو يناقش التطور الذي تمر به مثل تلك العواطف إلى الحقيقة القائلة: «إن كل غلطة ترتكب ضد الطفل الذي يعد موضع حنان والديه يكون من نتائجها المحتملة إثارة الغضب والحقد». ثم يستمر فيقول: «ووهذه الرابطة الوثيقة بين عاطفتنا الحنان والغضب تعد من الأهمية بمكان في حياة الإنسان الاجتماعية، ويعيد فهمها على حقيقتها أمراً أساسياً لتكوين نظرية صحيحة عن العواطف الخلقية؛ وذلك لأن الغضب الذي يثار بتلك الكيفية هو جرثومة كل سخط خلقي. وعلى السخط الخلقي بنىت بصفة عامة أركان العدالة، والجزء الأكبر من القوانين العامة؛ ولذلك يتضح بالرغم مما قد يظهر من تضارب، أن كلاً من الرأفة والعقاب تضرب بوسائلها العريقة في الغربة الأبوية.»

وعلى ذلك نجد أن كلاً من آثار مقابر عصر الأهرام و«حكم باتاح حتب» التي سنأتي على ذكرها، بالرغم من أنها لا يمثلان إلا مرحلة ثانوية في التطور الخلقي عند الإنسان

في العالم القديم، يلقيان بالبديهة ضوءاً مفيداً على المرحلة الأولى التي سبقت عصرهما من التقدم الإنساني من تلك الوجوه، وذلك حينما نلاحظ أن تلك المصادر تمثل لنا صورة حقة عن عواطف الحبة في حياة الأسرة من جهة علاقتها الوثيقة بالشعور الأخلاقي، وأن معلوماتنا عن الحياة البشرية البدائية نجدها اليوم لها أهمية عظيمة جدًا من هذه الناحية بالذات. وقد لخص «وستر مارك» بدقة ملاحظات علماء الجنس البشري عند فحص ما بقي لنا من الحياة الفطرية في قوله: «توجد حقائق كثيرة جدًا يمكن في الواقع اقتباسها للدلالة على أن حنان الوالدين لم يكن نتيجة من نتائج المدنية الحديثة، بل هو ظاهرة طبيعية للعقل البشري المتواوش كما هو معروف لنا».<sup>٥</sup>

فمنذ العصور المتوجلة في القدم كانت مثل تلك المشاعر موجودة بلا أقل شك، وذلك وقت أن كان نضوب المياه في هضبة شمال أفريقيا يضطر الصيادين المتواشين إلى النزول إلى وادي النيل، وكانت تلك المشاعر تنمو في ظلال فترة ذلك التطور التاريخي الذي انتهى بالاتحاد الأول للبلاد الذي لم يتجاوز عمره سنة ٤٠٠٠ ق.م. وبعد ذلك التاريخ بخمسمائه سنة؛ أي في القرن الخامس والثلاثين ق.م ظهرت أمامنا أقدم الحقائق المدونة؛ ونعني بذلك المسرحية المبنية، وبعد سنة ٣٠٠٠ ق.م كشفت لنا جبانت «منف» وحكومة «بتاح حتب» عن مرحلة أكثر تقدماً من سابقتها في حياة الإنسان الخلقي التي كان يتسع مجالها باطراد.

وعلى ذلك فإننا نتناول في مصادر الدولة القديمة أقدم طائفة من البيانات التي تكشف لنا تاريخياً أن آراء الإنسان الخلقي هي من ثمرات معالجته للشئون الاجتماعية، وتكون جزءاً من التطور الاجتماعي. وهذا الاستنتاج التاريخي يتفق تماماً مع الملاحظات الاجتماعية الحديثة، كما ذكرنا ذلك فيما تقدم بالنسبة للأسرة. وقد أصاب «جرين»<sup>٦</sup> حيث قال: «إنه لا يمكن لإنسان ما أن يكون لنفسه ضميرًا، وإنه يحتاج دائماً إلى الجماعة لتكونه له».

فنحن إذن نرقب في هذا العصر العتيق النواحي الراقية لمنهج في التطور لا يمكن أن نلاحظ مثله في أي عهد آخر قديم من تاريخ حياة الإنسان بأية جهة أخرى، ونتأمل ظهور شعور بالمسؤولية الخلقي في الوقت الذي كانت فيه تلك المسؤولية قد بدأت تأخذ

.E. Westeronark, Origin & Development of Moral Ideas, vol. I, P. 531. London °

.T. H. Green, Prolegomena to Ethics, P. 387, 5th. Ed., Oxford University Press, 1912 ١

تدرِّيجاً شكل قوة وازعة متزايدة تسيطر على سلوك الإنسان، وهو تطول يسير متجهاً نحو توطيد مكانة «الضمير» حتى يصير قوة اجتماعية ذات نفوذ في حياة البشر أجمعين. يدل على ذلك أنه في الوقت الذي كان فيه مدى السلوك الحسن محسوراً على الأرجح في أول الأمر في دائرة الأسرة، فإن نطاقه قد أخذ يتسع حتى صار يشمل الجيرة أو الطائفة قبل عصر الأهرام بزمن طويل. فمن ذلك أننا نجد أن أحد الموتى يقص علينا في نقوش قاعدة تمثال جناري له منصوب في قبره، وقد صوره المثالَّ بصورة ناطقة له كأنها هو: «لقد طلبت إلى المثالَّ أن ينحت لي هذه التماثيل، وقد كان مرثاتاً للأجر الذي دفعته إليه». كما يقول مدير ضيعة يدعى «مني» في نقوش مأخوذة من مقبرته التي من عهد الأسرة الرابعة (٢٩٠٠ - ٢٧٥٠ ق.م.) موجودة الآن في متحف «جلبتوتيك» بمدينة مونيخ ما يأتي: «أما فيما يخص كل رجل عمل هذا لي (أي ساهم في إقامة هذا القبر) فإنه لم يكن قط غير مرتاح، سواء أكان صانعاً أم حجاراً، فإني قد أرضيته». فمن الواضح جدًا أن كلاً من ذينك الرجلين أراد أن يعلن أنه حصل على معاداته الجنائزية من طريق شريف، وأن كلَّ من عمل في إعدادها قد تسلم أجره كاملاً غير منقوص.

وذلك ترك لنا أحد حكام المقاطعات من عاشوا في القرن السابع والعشرين ق.م البيان التالي عن حياته الصالحة حيث يقول: «لقد أعطيت خبزاً لكل الجائعين في «جبل الشعبان» (ضياعته) وكسوت كلَّ من كان عرياناً فيها، وملأت الشواتر بالماشية الكبيرة وأراضيها المنخفضة بالماشية الصغيرة، وأشبعت كل ذئاب الجبل وطيور السماء بلحوم الحيوان الصغير ... ولم أظلم أحداً قط في ممتلكاته حتى يدعوه ذلك إلى أن يشكوني لإله مدینتي، ولكنني قلت وتحديث بما هو خير. ولم يوجد إنسان كان يخاف غيره من هم أقوى منه حتى جعله ذلك يشكوا للإله. ولقد كنت محسناً لأهل ضياعتي بما في حظائر ماشيتي وفي مساكن صيادي الطيور، وإنني لم أنطق كذباً؛ لأنني كنت امراً محبوبياً من والده ممدودحاً من والدته رفيع الأخلاق مع أخيه، وودوداً [لأخته].»

ونجد مراراً وتكراراً أن أولئك الناس القدماء الذين مضى على انقضاء زمنهم نحو ٤٠٠٠ أو ٥٠٠٠ سنة يؤكدون لنا براءتهم من عمل السوء؛ فيقص علينا رئيس أطباء الملك «سحورع» في منتصف القرن الثامن والعشرين ق.م ما يأتي: «إنني لم آت أي سوء قط ضد أي إنسان.»

وبعد ذلك العهد بقليل نجد كاهناً يقول نفس ذلك الكلام أيضًا: «إني لم أرتكب أي عنف ضد أي إنسان». وبعد ذلك العهد بقرن أيضًا نجد كذلك مدنبيًّا رقيق الحال قد أقام نصباً على واجهة قبره ليقرأه الأحياء متقوشاً عليه الخطاب التالي:

أنتم أيها الأحياء الذين على وجه الأرض المارون بهذا القبر، جودوا بقربان جنازي مما عندكم فيؤتى به إلى: لأنني كنت إنساناً محبوباً من الناس، فلم أُجلد قط في حفرة أي موظف منذ ولادتي، ولم أستول على متاع أي شخص قسراً، وكانت أفعال ما يرضي جميع الناس.

ونرى مثل ذلك في نقش قبر آخر لإنسان كان على ما يظهر موضع اهتمام جيرانه: إذ يقول:

لقد فعلت ما كان يجب الناس ويرضي الآلهة حتى يجعلوا بيته أبدية (أي قبره) يبقى، وأسمى موضع الحمد على ألسنة الناس.

ويتبين من مثل تلك الخطابات التي كانت توجه إلى الأحياء أن أهم غرض كان يرجوه المتوفى من الإدلاء بتلك التأكيدات الدالة على حسن سيرته في المجتمع؛ هو استدرار عطف الأحياء من جيرانه عليه حتى يقدموا له القرابين الجنائزية من الطعام والشراب عند قبره.

وقد كان المتوفي في اعتقاد القوم عرضة لأن يُطلب للتحاسب فيما بعد الموت عن أي خطأ يكون قد ارتكبه أو ظلم اقترفه أثناء حياته الدنيوية، فيقف هناك أمام إله الشمس الذي كان يجلس بصفته القاضي الأعلى لمحكمة العدل أسوة بمحاكم عالم الدنيا، ولذلك وضع «مني» مدير الضيعة – الذي سبق أن لاحظنا عنه فيما تقدم اهتمامه بدفع أجور العمال من قاموا ببناء قبره – التحذير الآتي على واجهة باب قبره: «إن التماسيح ستكون ضده في الماء! والثعابين ضده على اليابس، جزاء لكل من يقترب أي سوء ضده (أي ضد قبره)، فإن إله العظيم هو الذي سيحاكمه من أجل ذلك». وعلى ذلك يتضح أن القيم الأخلاقية كان لها تقديرها في نظر الآلهة مما يجوز أن يؤثر مادياً على سعادة المتوفى في الحياة الآخرة.

وكلا الバاعثين قد وجدا مجتمعين في خطاب واحد موجه للأحياء على باب مقبرة «حرخوف» الألفنتيني الوطن، الذي توغل في السودان في القرن السادس والعشرين

ق.م، والذي يعتبر أكبر الرواد القدامى الذين جابوا مجاهل أفريقيا، وقد نحت قبره في الصخور الغربية المطلة على بلدة «أسوان» الحالية، حيث يمكن لأى سائح قوي الساقين أن يتسلقها لزيارة ذلك القبر. ومن بين ما نقشه على واجهة ذلك القبر قصة حياته المليئة بالمخاطر، ومنها قوله: «كنت ... محبوباً من والده، ممدوداً من والدته، يحبه كل إخوته، ولقد أعطيت خبزاً للفقير وملابس للعربيان وعديت من لا قارب له. وأنتم أيها الأحياء الذين على وجه الأرض والمارون بهذا القبر، سواء أكنتم نازلين مع النهر أم صاعدين فيه، قولوا: ألف رغيف وألف إماء جعة (تقديم) لصاحب هذه المقبرة؛ وإنني في مقابل ذلك سأشفع لكم في العالم السفلي؛ لأنني إنسان مجهز «بالسحر»، وكاهن مرتل فمه على علم. وأما من يدخل هذا القبر مدعياً ملكيته الجنائزية فإني سأقبض عليه كما يقبض على طائر بري، وسيحاكم على ذلك أمام الإله العظيم. وإنني كنت إنساناً يقول الحسن ويردد المحبوب، ولم أنطق قط بأي شيء قبيح لرجل صاحب سلطان ضد أي إنسان، وقد كانت غايتي أن تكون حالي حسنة أمام الإله العظيم، على أنني لم أفصل بين أخوين بما يحرم ابناً متاع والده.»

ويلاحظ في ذلك الخطاب أن التهديد بالمحاكمة لم يستعمل فقط لمنع الإنسان الخارج على القانون من الاستيلاء على قبر المتوفى، بل إن له، فضلاً عن ذلك، مغزى آخر هو فكرة المحاكمة التي تعبّر عن المسئولية الخلقية فيما بعد الموت، وإنها بالتأكيد هي الباعث الذي حدا بذلك الرائد العظيم أن يعيش عيشة فاضلة؛ أي إن غرض المتوفى أن يتوقف مصيره على حياته اليومية في عالم الدنيا؛ مثال ذلك قوله: «لقد رغبت في أن يحسن حالي في حضرة الإله العظيم». ومن ذلك نعرف أنه كان ينتظر طوال حياته احتمال وقوفه أمام الحضرة الرهيبة فيما بعد الموت ليحاسب على كل سيئة يكون قد ارتكبها في أثناء حياته الدينية.

ولا شك أن تدوين مثل تلك الأقوال في جبارات عصر الأهرام (أي منذ خمسة آلاف سنة) لم يكن أمراً قليلاً الأهمية والجدوى؛ لأنه أقدم برهان على الشعور بالمسئولية الخلقية عند قدماء المصريين في عالم الحياة الآخرة؛ إذ نجد في بلاد أخرى – بعد مرور ما يربو على ألفي سنة من ذلك التاريخ – أن الخير والشر كانوا يحالان معاً إلى عالم واحد من عالم الأموات من غير أن يكون بينهما أي تمييز، فكان ما ذكرناه عن ذلك فيما تقدم كان مشهداً خلقياً فريداً لا نظير له ننظر من خلاله ذلك التسامي رغم ما يحيط به من حالك الظلم الكثيف، فكان مثله مثل شعاع الشمس ينفذ في حوالك الظلمات.

على أن الواقع الخلقي لم يبق منحصراً نفوذه في العوامل الشخصية، مقتصرًا على علاقة الإنسان بأسرته وجيرانه أو المجتمع الذي يعيش فيه فحسب، بل كان قد بدأ تأثيره يظهر في ذلك الزمان في الأوساط العليا من المجتمع البشري، حتى صار تأثيره يظهر في واجبات الحكومة نحو عامة جميع الشعب ولو أدى تنفيذ تلك الواجبات إلى عدم رعاية حقوق الأسرة أصلًا. فقد وجدنا في عصر مبكر مثل عصر الأهرام أن الوزير العادل «خيتي» قد صار مضرب الأمثال بسبب الحكم الذي أصدره ضد أقاربه عندما كان يرأس جلسة للتقاضي كانوا فيها أحد الطرفين المتخاصمين؛ إذ أصدر حكمه ضد قريبه دون أن يفحص وقائع الحال، وكان ذلك منه تورعًا عن أن يُتهم بمحاباة أسرته أو مصالحتها ضد خصومها. وقد جاء في أحد النقوش القديمة التي تعرضت لإعادة ذكر الحادث: «وحينما أراد واحد منهم أن يستأنف الحكم ... فإنه (أي الوزير) صمم على رأيه الأول». وبعد مضي ألف وخمسمائة سنة على ذلك الحادث كان اسم «خيتي» المذكور يقتبس في الحياة الحكومية مثلاً للإجحاف بالغير يجب لا يحتذى حذوه. وقد أخبر الفرعون وزراء القرن الخامس عشر ق.م «أن الحكم المشهور الذي أصدره «خيتي» السالف الذكر كان أكثر من العدالة»؛ لما فيه من الشطط في التحرز عن محاباة الأقارب.

وتحتوي متون الأهرام أيضًا على أدلة قاطعة لا تقبل الشك على أن طلبات «العدالة» و«الحق» كانت قوتها أقوى من سلطان الملك نفسه، فلم يكن الملك معفًى من القيام بما تحتاجه قبور الأشراف، التي تتطق نقوشها بأنهم كانوا مهتمين بإقامتها كل اهتمام، وكان الإله الذي يعمل الملك على إرضائه هو «رع»، وهو نفس الإله الذي كانت تعمل الرعاية على إرضائه. وإليك ما جاء في أحد النقوش: «لا توجد سيئة اقترفها الملك «بببي»، وهذه الكلمة ذات وزن في نظرك يا «رع».» ونجد في صيغة شمسية الطراز أن نوتى «ع» يخاطب هكذا: «أنت يا من تعبّر بالبريء الذي لا سفينته له، يا نوتى حقل القصب، إن الملك «مريرع» (بببي الأول) عادل أمام السماء والأرض.» ومن ذلك أيضًا: «إن هذا الملك «بببي» بريء، إن هذا الملك «بببي» ممدوح.» وكذلك كان «نجم الصباح» (وهو إله شمس) يقدر المركز الخلقي لفرعون المتوفى، فترى في النقش ما يأتي: «أنت يا «نجم الصباح» أجعل «بببي» هذا يجلس لأنّه بريء، واجعله يرتفع لأنّه مبجل.» وكان لا بد بالطبع من تحديد قيمة المتوفى الخلقيّ بصفة قانونية وإجراء قانوني طبقاً لما وبه المصري القديم من الإدراك القانوني الحاد؛ فقدرأينا أن الأشراف يشيرون إلى المحاكمة في نقوش قبورهم، وأن الملك نفسه عرضة لهذه المحاكمة، بل إن الآلهة لا يفلتون منها؛ إذ قد ذكر أن كل إله يساعد الفرعون في رفعه إلى السماء يبراً أمام «جب» (إله الأرض).

على أن الفرعون الذي أعلنت براءته ورفع إلى السماء بتلك الكيفية كان يستمر في إظهار نفس الصفات الحسنة في القيام بأعمال ملكه السماوي الذي يسند إليه: «إنه يقضي بالعدل أمام «رع» في يوم العيد (المسمى) رأس السنة، فالسماء في سرور، والأرض في حبور حينما سمعاً أن الملك «نفر كارع» (بibi الثاني) قد أقام العدل [مكان الباطل]، والذين يجلسون مع الملك «نفر كارع» في قاعة العدل مرتاحون للقول الحق الذي خرج من فمه». ومما يلفت النظر أن الملك كان يقضي بتلك العدالة في حضرة «رع» إله الشمس، وكذلك نجد تصريحاً شمسيّاً يؤكد بأن الملك «وناس» قد «أقام العدل فيها» (أي في الجزيرة التي استقر فيها) مكان الباطل.

ونجد في القرن الثامن والعشرين ق.م. أن أحد ألقاب الملك «وسركاف» الرسمية لقب «مقيم العدالة» (ماعت)، وعلى ذلك نرى أن اعتبار الملك الراحل إلى السماء حاكماً بها (أي بالعدالة «ماعت») في الحياة الآخرة إن هو إلا استقرار للنظام الخلقي الذي كان يرعاه فوق الأرض، ولذلك تقص علينا متون الأهرام: «أن الملك «وناس» يخرج للعدالة (يعني ماعت) ليأخذها معه (أي ماعت)».

وكذلك تقص علينا متون الأهرام: «أن الملك «وناس» يخرج في يومه هذا ليتمكن من إحضار العدالة (ماعت) معه».

ولمناسبة التأمل في لقب الملك «وسركاف» الملكي السالف الذكر يتوجه نظرنا إلى ذكرى أخرى ممتعة؛ وهي أنه في خلال حكم تلك الأسرة ختم أحد وزرائها العظام مجموعة من حكمه الطريفة بالكلمات الآتية: «لقد بلغت من العمر العاشرة بعد المائة، منحني الملك في خلالها هبات تفوق هبات الأجداد؛ لأنني أقمت العدل للملك حتى القبر». فهذا الوزير الأول الذي فاه بذلك البيان هو «بتاح حتب» الذي اعتزل منصب الوزير الأول للملك «إيسسي» أحد ملوك الأسرة الخامسة في القرن السابع والعشرين ق.م. وليس من شك في أن «بتاح حتب» هذا بلغ سن الرجولة الناضجة في عهد الفرعون «وسركاف»، وبذلك يمكننا أن نرى بعض الصلة بين قول ذلك الوزير الحكيم: «إنني أقمت العدل» وبين لقب «وسركاف» الرسمي وهو «مقيم العدالة».

وإن حكم «بتاح حتب» تمدنا بأقدم نصوص موجودة في أدب العالم كله للتعبير عن السلوك المستقيم، وفي حين أنه لم يصلنا من العهود السابقة لها سوى نتف مبعثرة للتعبير عن السلوك الخلقي، وعن التقدم المدهش في مجاري الإدراك الخلقي الذي وصل إليه الإنسان في عهد الاتحاد الثاني، فإننا نجد أن حكم «بتاح حتب» الغزيرة المادة

تلخص لنا مقداراً كبيراً من أدب ذلك العصر. وحينما شعر ذلك الوزير المسن بضعفه الناشئ من تقدمه في السن، كما ذكره هو في مقدمة حكمه، طلب إلى الملك أن يسمح له بتعليم ابنه (أبي ابن الوزير) ليعدّه للقيام بأعباء الواجبات الحكومية حتى يكون مساعدًا لوالده وخلفًا له، وقد وافقه الملك على ذلك، وحينئذ قام الوزير الكبير بالنصائح لابنه بآليه استعمال الحكمة التي سيلقنه إياها، بل ينتهج سبيل التواضع، فيقول: «لا تكوني متكبرًا بسبب معرفتك، فشاور الجاهل والعاقل؛ لأن نهاية العلم لا يمكن الوصول إليها، وليس هناك عالم بلغ في فنه حد الكمال، وإن الكلام الحسن أكثر احتفاء من الحجر الأخضر الكريم، ومع ذلك فإنه يوجد مع الإمام اللائي يعملن في إدارة حجر الطاحون». ثم يعقب ذلك ثلاثة وأربعون فقرة تحتوي على نصائح مختلفة المواضيع، لم يُبذل أي جهد لترتيبها أو تنظيمها، بل كُتبت كل فقرة منها عفو الخاطر بحسب ما كان يخطر في ذهن رجل مسن حنكته تجارب الحياة ومسؤولياتها التي أراد أن يطرحها عن كاهله إلى كاهل غره.

ويؤكد في حكمه التأكيد القوي وجوب مراعاة حسن الذوق واستعمال الذهن الذي أطلق عليه كالمعتاد كلمة «القلب»، وأحسن الصفات القيمة التي يجب على الشاب أن يتحلى بها أن يكون قادرًا على الإصغاء أو الطاعة [يقابلها حرفيًّا: يستمع] فنجد أنه يقول: «إن المستمع هو الذي يحبه الإله، أما الذي لا يستمع فإنه هو الذي يبغضه الإله. والعقل (القلب حسب النص الأصلي) هو الذي يجعل صاحبه مستمعًا أو غير مستمع، إن ثروة المرأة العظيمة هي عقله ... فما أفضل الابن عندما يصغي لأبيه، والابن إذا وعى لما يلقيه عليه والده فإنه لن يخيب في مشروع من مشروعاته. وعليك أن تعلم من يستمع إليك وأنه ابنك، ومن سيكون ناجحًا في نظر الأباء، ومن يوجه فهمه حسبما يقال له ... ما أكثر المصائب التي تنزل بمن لا يستمع. والرجل العاقل يبكر في الصباح ليصلح من شأن نفسه، أما الجاهل فإنه يصبح في حالة ارتباك، كما أن الأحمق الذي لا يستمع، فإنه لم يsei إليه أحد، بل هو يعتبر الحكمة جهلاً، وما يفيد كما لا نفع يرجى منه. والابن المطيع (الذى يستمع) ... يصل إلى الشيخوخة وينال الاحترام، وهو يتكلم بدوره لأولاده معيناً لهم نصائح والده ... فهو إذن يتحدث لأولاده وهم بعد ذلك يتحدثون لأولادهم». من ذلك يتضح أنه منذ القرن السابع والعشرين ق.م. كان السلوك قد أصبح أمراً تقليديًّا وحكمه ذات معيار يرثها الابن عن أبيه.

وكان للنجاح الدنيوي المكانة السامية؛ إذ ذاك، وكانت السبل للتحقيق من الوصول إليه عظيمة الأهمية؛ ولذلك شغلت هذه الأمور نحو ثلث نصائح ذلك الوزير المسن

(أي ١٤ فقرة من ٤٣ فقرة). وبعض هذه النصائح يوصي بالتلذذ بالحدائق في حضرة العظماء، حتى إن بعض فقراتها تعرفنا آداب المائدة في حضرة الرئيس، فتقول: «خذ ما يقدم لك حينما يوضع أمامك دون أن تنظر إلى ما هو أمامه، ولا تصوّب لحظات كثيرة إلى الرئيس؛ أي لا تحملق فيه، وانظر بمحياك إلى أسفل إلى أن يحييك، وتكلم فقط بعد أن يرحب بك، واصحح حينما يضحك، فإن ذلك يدخل السرور على قلبك، وما تفعله يكون مقبولاً؛ لأن الإنسان لا يعلم ما في القلب.» ومن المهم جداً ألا يكون الإنسان كثير الكلام في أي موقف، وأن يتتجنب على وجه خاص السلوك العدائي والتعجرف على الناس. وقد خصص جزء أكبر بكثير مما تقدم إلى الحكمة الصائبة في تسيير أعمال الإنسان الرسمية، فمن ذلك قوله: «إذا كان رئيسك فيما مضى من أصل وضع فعليك أن تتوجه إلى وضاعته السابقة واحترمه طبقاً لما وصل إليه؛ لأن الثمرة لا تأتي عفواً، ولا تعينقط كلمات حمقاء خرجت من غيرك في ساعة غضب، والزم الصمت فإنه أحسن من أزهار تُتفتّف»، وتكلم فقط إذا كنت تعلم بأنك ستحل المشكلات، وإن الذي يتكلم في المجالس للفنان (يعني في الكلام) وصناعة الكلام أصعب من أية حرفة أخرى، وعليك أن تقدم للأمير النصيحة التي تساعدك؛ لأن قوتك يتوقف على مزاجه، وبطنه الرجل المحبوب تملأ وظهره يُكتوي تبعاً لذلك. كن عميق القلب نزراً الكلام ... وكن ثابت الجنان طوال كلامك، فعسى أن يقول الأمير الذي يسمع كلامك: ما أصوب الكلام الذي يخرج من فمه!»

والدافع البديهي لمثل تلك النصيحة هو اتباع سياسة دنيوية مبنية على اليقظة والتقطن. ومن المدهش أنها لم تلوث بشيء يذكر من العقيدة الميكافيلية<sup>7</sup> في مثل ذلك العهد العريق في القدم. ومن الواضح أن ذلك السياسي المسن كان ذا نظرية خارقة في انتهاز الفرصة الهامة لصلاحته، مع أنه في الوقت نفسه لم يحرم حاسة الإدراك لما هو أثمن من ذلك، وعلمه بتقلبات ظروف الحياة الإنسانية قد علمه التواضع، ولذلك قال ينصح ابنه: «إذا أصبحت عظيماً بعد أن كنت صغير القدر وصررت صاحب ثروة بعد أن كنت محتججاً ... فلا تنسِّيَنَ كيف كانت حالك في الزمن الماضي، ولا تفخر بثروتك التي أنت إليها منحة من الإله (أي الملك)، فإنك لست بأفضل من غيرك من أقرانك الذين حلّ بهم ذلك». وفضلاً عن ذلك فإن حياة الموظف المدني محفوفة بالمخاطر، ولذلك يقول:

<sup>7</sup> وهي القائلة: فرق تسد، والغاية تبرر الواسطة.

«احذر الأيام التي يمكن أن يأتي بها المستقبل». وإن من الحكمة أن تكون سخياً مع غيرك بحسن نية عملًا للمستقبل؛ وفي ذلك يقول: «أشبع أصدقاءك بما جد لك بسبب نيلك الحظوة عند الإله (أي الملك): إذ لا أحد يعرف مصيره إذا فكر في الغد، وإذا اعتور حظوظه لدى الملك شيء، فإن الأصدقاء هم الذين لا يفتقرون يقولون: مرحباً ... فعليك أن تستبقي ودهم لوقت السخط الذي يهدى الإنسان، ولكن ستري فيما بعد: أنه حينما تسوء حالك فإن فضيلتك ستكون فوق أصدقائك».

ويجب على المرء أن يتحرى أخلاق أصدقائه: «إذا كنت تبحث عن أخلاق من تزيد مصاحبته فلا تسألنَّه عن شيء، ولكن اقترب منه وتعامل معه، على انفراد معه، وامتحن قلبه بالمحادثة، فإذا أفتشي شيئاً قد رآه أو أتى أمراً يجعلك تخجل له، فعندئذ احذر حتى من أن تجاوبه».

على أن مسؤوليات الأسرة كانت في نظره أهم من الأصدقاء؛ فتراه يقول: «إذا كنت رجلاً ناجحاً، وطُدَّ حياتك المنزلية، وأحب زوجتك في البيت كما يجب». وبعد أن ذهب هذا الكتاب إلى المطبعة أحضر إلى أحد فلاحي «الأقصر» الذين يستخرجون السماد من وسط الخرائب الأثرية بشظية من الحجر الجيري الأبيض عثر عليها في تلك الخرائب، فوجدت عليها كتابات يرجع عهدها إلى أكثر من ثلاثة آلاف سنة كتبت بالحجر، وهي بضعة أسطر اقتبسها كاتبها من نصائح «باتاح حتب» التي كان قد انقضى على وضعها إذ ذاك نحو ١٥٠٠ سنة، وكان المداد الذي كُتبت به لا يزال أسود يُقرأ بوضوح. وتلك الأسطر هي صورة معدلة من نصائح ذلك الوزير المسن عن الزوجة، فخيّل لي أن ذلك الحكيم القديم قد دخل فجأة إلى حجرتي في الأقصر ليزودني بشيء أكثر مما علمت عن أفكاره؛ لأن إحدى الفقرات المعدلة كانت جذابة في محتوياتها؛ إذ جاء فيها: «إذا كنت رجلاً ناجحاً فأسس لنفسك بيتك، واتخذ لنفسك زوجة تكون سيدة قلبك». ولكننا نجد في المتن القديم الذي كان أقل من ذلك شاعرية: «أحب زوجك كما يجب». وقد عرف «الحب الذي يجب أن يكون» بأنه حب يحمل في ثنياه الحب العملي الذي يجب على الزوج لزوجته؛ إذ يقول: «أشبع جوفها واستر ظهرها». ومع أنه لا يوجد حد لمنع الحياة الكمالية تقف عنده مطالب المرأة فإن ما تعزه المرأة الحديثة وتشاركها فيه أختها القديمة فوق ضفاف النيل من العطور ينحصر في الروائح والدهان الغالية، وهي التي لم ينس ذلك الحكيم السياسي المسن أن يضمها إلى قائمة حاجات زوج ابني؛ إذ يقول: «إن علاج أعضائها هو الدهان».

وبذلك يرى ذلك الوزير المسن العاقل أن الزوج الكيس هو الذي يجعل زوجته سعيدة أولاً بالمحبة التي يلزمها أن يفسح لها في قلبها الاعتبار الأول، ثم يأتي بعد ذلك بمستلزمات الجسم من غذاء وملابس، ثم بالكماليات كالعطور والدهان؛ فنراه يقول: «اجعل قلبها فرحاً ما دمت حياً، فهي حقل مثمر لسيدها». وهذه الملاحظة الأخيرة قد سبقت ما جاء في القرآن المنزل على الرسول محمد – عليه الصلاة والسلام – بعد مضي خمسة وثلاثين قرناً.<sup>٨</sup>

أما عن الأبوة فقد كان فيها «لباتح حتب» آراء حاسمة، ففي ذلك يقول: «إذا كنت رجلاً ناجحاً وأسست لك بيتك وأنجبت ولداً اكتسب رضا الإله (يقصد الملك)، فإذا عمل صالحًا ومال إلى طبعك وسمع نصائحك وكانت خططه ذات نتائج حسنة في بيتك، ومعتلياً بمالك كما يجب، فابحث له عن كل شيء حسن، فهو ابنك الذي ولدته لك «كا» (نفسك)، ولا ينفرن قلبك منه، ولكن إذا جنح إلى السوء وأعرض عن خططك (يعني أوامرك)، ولم يعمل حسب نصائحك وصارت خططه لا خير فيها وتحدى كل ما تقوله ... فعندئذ أقصيه عنك؛ لأنه ليس ابنك ولم يولد لك ...».

ومع أن ذلك الوزير المسن كان يقدر تماماً قيمة النجاح الدنيوي وإحراز الثروة؛ فإنه كان يرى من الواجب ألا تطغى على روابط الأسرة، فتراه يقول: «لا تكون شرها في القسمة، وابند الطمع حتى في حقك، ولا تطمعن في مال أقاربك؛ فإن الالتماس اللين يجدي أكثر من القوة ... وإن القليل الذي يؤخذ بالخداع يولد العداوة (حتى) عند صاحب الطبع اللين (يعني الحليم).»

ولما كان الطمع من أكبر الصفات الذميمة الداعية لتفكيك روابط الأسرة المتماسكة، تراه يحذر من ذلك فيقول: «إذا أردت أن يكون خلقك محموداً، وأن تحرر نفسك من كل قبيح؛ فاحذر الشراهة فإنها مرض عossal لا يُرجى شفاؤه والصادقة معها مستحبة؛ لأنها تجعل الصديق العذب مرّاً، وتقصي ذا الثقة من سيده، وتجعل كلاً الأبوين كالغرباء، وكذلك تفعل في أخوة الأمهات، وتفصل الزوج من زوجه، فهي حزمة من أنواع الشر، وعيبة بها كل شيء مرذول، والشّرِّ لا قبر له.»

---

<sup>٨</sup> وهو قوله تعالى: ﴿نَسَأُؤْكِمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَنُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى يُشْتَمُ﴾ (سورة البقرة آية ٢٢٢). وقد أشار المؤلف فقط إلى هذه الآية ولم يذكرها فأوردناها هنا للفائدة.

وقد شفع «باتح حتب» هذا البحث الذى ينطوى بما للروابط الخاصة بالأسرة من القيمة العظيمة في بيت الإنسان، بوجوب احترام أهل بيته غيره ولو كانوا من غير ذوى قرباه، فنجد أنه يحذر الزائر تحذيرًا شديداً من محاولته الاقتراب من النساء، بل يحتم عليه أن يتبعده عنهن بقدر المستطاع، فيقول في ذلك: «إذا أردت أن تحافظ على الصدقة في بيت تدخله سواء أكنت سيداً أم أخاً أم صاحبًا، فاحذر القرب من النساء، فإن المكان الذي يكُنَّ به ليس بالحسن، ومن الحكمة إذن ألا تحشر نفسك معهن، ومن أجل ذلك يذهب ألف رجل إلى الهلاك بسبب متعة برهة قصيرة تضيع كالحلم، ولا يجني الإنسان من معرفتهن غير الموت.»

على أنه توجد من تلك النصيحة صورة أخرى مستحدثة تصف طريق معاملة النساء بطلالة أكثر مما سلف، هذا نصها: «وعندما يفتتن الإنسان بأعصابهن البراقة [النص الحرفي: أعضاء من الزجاج] فإنها بعد ذلك تصير مثل حجر «هرست»؛ أي شيئاً تافهاً، والأمر لحظة وجيزة مثل الحلم والموت يأتي بعده في النهاية». وإننا نعلم أن جريمة الزنا [الخيانة الزوجية] كانت عقوبتها الموت في الأزمان التي تلت ذلك العصر الذي عاش فيه «باتح حتب»، ولا يبعد أن ذلك العقاب كان متبعاً في عهد الدولة القديمة. ولقد كان رأي ذلك الوزير المسن في الحظيات يمثل عصره طبعاً، فقد خصمن بفقرة قصيرة يحضر فيها على معاملة الحظية بالرفق، ويضاف إلى ذلك أيضاً أن ذلك الوزير قد حضر ابنه في تلك المناسبة على ألا يحاول قط إفساد الصبية.

وتسود جميع حكم ذلك الوزير السياسي المسن روح الشفقة الكريمة، وهي تبدئ في نظره أولاً ببيت الرجل وأسرته التي كانت تعد رابطتها على أعظم جانب من الأهمية والمكانة، ثم تمتد إلى من توجد بينه وبينهم أية معاملة أو علاقة رسمية، يبدو لنا ذلك مما يوصي به هذا الحكيم المسن ابنه بأن يتوكى في مسلكه المرح والابتهاج؛ إذ يقول له: «كن باش الوجه ما دمت حياً». ثم يستمر في كلامه متأنراً بروح تشعر بأنها هي أصل للمثل المشهور لدينا: «لا فائدة من النحيب على ابن مهراق.»

وذلك المرح البالغ البادي من روح تلك الكلمات يتتحقق مع إلحاح ذلك الوزير المسن في طلبه للراحة والترفيه.

ومن المحتمل أن «باتح حتب» لا يشير فيما يأتي من كلامه إلى شيء أكثر من الحث على الاهتمام باقتناص الفرص للتتمتع بألوان الطعام اللذيذة وتشريف الأسماع بالموسيقى ومزاولة الرقص والتلهي بلعب الداما، والتلذذ بمشاهدة الحديقة الغناء والرياضة بالصيد

في المستنقعات، أو الذهاب إلى ضياعه مستريضاً محمولاً في محفة فوق أكتاف خدمه، وحوله الذين يتحببون إلى سيدهم في أغانيهم وهم يرددونها على سمعه: «ما أسعده الذين يحملون المحفة! خير لنا أن تكوني مملووءة من أن تكوني خالية».

على أن «باتح حتب» يحضر ابنه بقوله له: «اتبع لبّك (أي روحك) ما دمت حيّاً، ولا تفعلنَ أكثر مما قيل لك، ولا تنقص من الوقت الذي تتبع فيه قلبك، ولا تشغلنَ نفسك يومياً بغير ما يتطلبه بيتك، وعندما يواتيك الثراء متّ نفسك؛ لأن الثراء لا تتم (فائدته) إذا كان صاحبه معذباً».

ولا غرابة في أن تكون الشفقة عند رجل بمثيل هذه الروح من الأمور المألوفة؛ ولهذا نرى ذلك الوزير المسن يقول لابنه: «إذا كنت حاكماً فكن شفيراً حينما تسمع كلام المتظلم، ولا تنسى إليه قبل أن يغسل بطنه ويفرغ من قول ما قد جاء من أجله ... وإنها لفضيلة يزدان بها القلب أن يستمع مشفقاً».

وليس هناك من شك في أن تكون هذه الشفقة ذات علاقة وطيدة بالمعاملة الحسنة المبنية على الحق، ولا غرابة إذن إذا وجدنا الحق والعدالة قد اتخذوا لهما مكانة في «حكم باتح حتب» تسامت على كل مكانة، حيث يقول: «إذا كنت حاكماً تُصدر الأوامر للشعب فابحث لنفسك عن كل سابقة حسنة حتى تستمر أوامرك ثابتة لا غبار عليها. إن الحق جميل وقيمة خالدة، ولم يتزحزح من مكانه منذ خلق؛ لأن العقاب يحل بمن يعبث بقوانينه، وقد تذهب المصائب بالثروة، ولكن الحق لا يذهب بل يمكنه ويبقى، والرجل المستقيم يقول عنه: إنه متع والدي قد ورثته عنه»..

ومن ثم كان نصح ذلك الشاب بأنه عندما يقوم بأية مهمة يجب أن: «يتعلق بأهداب الصدق (أو الحق) ولا يتخطاه حتى ولو كان التقرير الذي يقدمه لا يسر القلب». ولذلك كان لزاماً على ذلك الشاب أيضاً أن يبلغ رئيسه الحقائق حتى ولو كانت مرة. ولا شك في أن هذه السبيل كانت تتطلب قوة خلق عظيمة، وهذا ما كان يرجوه ذلك الحكيم لابنه؛ إذ يقول له: «حصل الأخلاق ... واعمل على نشر العدالة وبذلك تحيا ذريتك».

وكذلك يذكر ابنه: «بأن الفضيلة التي يتحلى بها الابن لها قيمتها عند الأب، والخلق الحسن يبقى شيئاً مذكوراً». ويقول له أيضاً: «إذا استمعت ووعيت ما أقيته عليك فإن كل صنيع لك سيكون على غرار عمل الأجداد، أما انطباق هذه الأشياء على العدالة فالفضل فيه يرجع لهم (أي للأجداد)، وذكرها لن تمحي من أفواه الناس؛ لأن نصائحهم جديرة

بالتقدير، وكل كلمة ستنقل ولن تمحى من هذه الأرض أبداً، وسيكون للكلام قيمته حسبما تنطق به النساء ... وعندما يصيب رئيس شهادة جديرة بالتقدير فإنها ستبقى حسنة أبد الدهر وستخلد كل مزاياها. وإن الرجل الحكيم تنعم روحه باستمرار بقاء فضله على الأرض، والرجل العاقل يُعرف بعمله، وقلبه ميزان لسانه، وشفتاه تصبيان القول عندما يتكلم، وعياته تبصراً عندما ينظر، وأنذنه تسمع ما يفيد ابنه الذي يقيم العدل ويبرأ من الكذب». وربما كان ذلك الوزير المسن قد عبر عن روحه الخلقية أحسن تعبير حينما حذر من الطمع فيما سلف، وإننا نجده الآن في صورة المنتصر الظافر؛ إذ يقول من غير كبير مناسبة بما تقدم: «إن الرجل الذي اتخذ العدالة معياراً له وصار وفقاً لجادتها يكون ثابت المكانة». ولا نزاع في أننا نجد في هذا الكلام نعمة الحكمة العبرانية كما وصلت إلينا في كتاب «العهد القديم» وإن كانت حكمتنا هنا (يريد حكمة بتاح حتب) أقدم من حكمة العبرانيين بألفي سنة.

وقد ختم ذلك الوزير المسن نصائحه لابنه بعبارة تحب إلى نفسه العدالة؛ إذ يقول له في منتهاها: «تأمل! إن الولد النجيب الذي يهبه الإله يقوم بأداء أكثر مما يؤمر؛ فهو يقيم الحق وقلبه يسير على صراطه، وبقدر ما تصل إلى ما وصلت أنا إليه سيكون جسمك سليماً، ويكون الملك متاحاً إليك في كل ما يجري، وكذلك تصل إلى السن التي وصلت إليها، وأن السنين التي عشتها على الأرض ليست بالقليلة، فقد بلغت العاشرة بعد المائة، والملك قد حباني بمكافأة تفوق كل مكافآت الأجداد؛ لأنني أقمت العدل للملك حتى الممات». وقد لاحظنا فيما تقدم ذكره أن أحد ألقاب الملك «وسركاف» كان لقب «مقيم العدالة»، وهذا يدل على أن حكم «باتاح حتب» المذكورة كانت ذات مكانة راجحة لدى الجهات العليا حتى في أيام شبابه.

ويتناول أكثر من نصف حكم «باتاح حتب» أخلاق الإنسان وسلوكيه، وما بقي منها يختص بشئون الإدارة وسلوك الإنسان الرسمي، ويلاحظ بوجه عام أن تلك الحكم تحث على توخي اللطف والاعتدال وتأكيد الذات الذي تصحبه الحكمة واللباقة، وكل ذلك في الواقع ينمّ عما كان عليه ذلك الوزير من منتهى حسن الذوق وسلامته في تقدير الأمور وزنها بالميزان الصحيح، مما عنى بتوصية ذلك الشاب باتباعه والسير على نهجه؛ فالحياة فيها الكثير مما يجعلنا نحبها، ويجب أن يحظى فيها الإنسان بقسط وافر من الاستمتاع البريء، وأن يحافظ على ساعات الراحة والدعة حتى لا تطغى عليها أعباء الوظيفة أو غيرها، ذلك إلى أنه يجب على المرء أيضاً أن يكون دائم البشاشة والطلاقة؛ لأنه

لا فائدة من النحيب على ما فات. وبالجملة فإن النغمة التي تغلب على فلسفة نصائح ذلك الوزير المسن هي شدة اهتمامه بالأخلاق والوازع الخلقي، وأبرز واجب تنطق به سطورها هو: «ارع الحق وعامل الجميع بالعدالة».

وخليل بهذا الحكيم القديم أن يؤكد لنا مراراً أن أعظم فضيلة دائمة يتحلى بها الإنسان في الحياة هي العدالة والخلق العظيم، فإنهما يبقيان بعد موته؛ ولذلك تبقى ذكراه خالدة.

على أنه ليس من باب الصدفة أن تذكر مثل هذه الحقائق المقنعة في ملف بردي قد يكشف لنا في الوقت نفسه عن جو مشبع بالرحمة والمحبة يسود حياة الأسرة، ويحيي باحترام الوالدين وببرهما، والتحذير بوجه خاص من وخامة عاقبة الشره الذي تقضي على وئام الأسرة بالتفكير، فإن كل تلك العواطف ولدية عالم اجتماعي واحد ونمط وترعرعت في بيئه واحدة؛ فالأسرة هي العامل الأول في تلك العواطف، وما بقي فهو التمرة الطبيعية لتلك الروابط الأسرية؛ لذلك نجد في حكم «باتاح حتب» تأكيداً قاطعاً لما نستنبته من نقوش المقابر، ومن الصور التي رسمت على جدرانها، من أن حياة الأسرة هي التي هيأت للإنسان في بادئ الأمر الشعور بالمسؤوليات الخلقية.

وفي نفس ذلك العصر صارت أمثال تلك المسؤوليات موضوعاً للتفكير والبحث، وفيه أيضاً بدأ التأمل الفكري في الطبيعة البشرية يعمل عمله، فكانت المقارنة بين الرجل العاقل والرجل الأحمق، وحصلت الموازنة بين صفتني الخير والشر، فكان ذلك فجر عالم جديد قوامه هذه القيم الجديدة، كما نشأ في ذلك العصر الشعور بالشخصية المسئولة، وصار العالم الإنساني ميداناً جديداً لتطاحن المشاعر الخلقدية المختلفة الغاية، فكانت تتصادم فيه قوى قوية جديدة بأسلحة جديدة. وفي ذلك العصر الذي يعتبر أقدم العصور إدراكاً لقيمة الفرد الإنساني الأخلاقية برزت الشخصيات الممتازة فسمت على دهماء القوم من النكرات التي غمرها جوف الماضي القديم، فاستطاع الرجل القوي أن يحدث تأثيراً في المجتمع بما كان يتحلى به من المزايا العقلية والصفات الخلقدية البارزة.

وقد حفظت لنا آثار ذلك العصر التاريخي العظيم أسماء بعض أصحاب تلك الشخصيات الممتازة، ففي خلال القرن الثلاثين ق.م نجد «أمحوتب»، وهو وزير عظيم في الأسرة الثالثة استبدل لأول مرة في التاريخ ببناء اللبن والخشب والغضون – وهو الذي كان سائداً في عصره – البناء بالأحجار الضخمة، وأوجد بذلك أول عمارة بالحجر في العالم، وصار يعد بذلك أول فرد بارز الشخصية في التاريخ البشري. وأما كلماته

الحكمة الغالية ومعارفه الطبية فقد صيرت اسمه ذا شهرة متداولة في البيوت مدى آلاف السنين، ولكونه طبيباً عظيماً صار موضعًا للتعظيم والإجلال، واسمها لا يزال يُذكر بعد اسم «إسكلوبويس» الإغريقي، وهو المعروف باسم «إسكولابيوس» Aesculapius وهو إله الطب في كل العصور، وبالرغم من ضياع كلماته الحكيمة للآن فإن أخلفه ظلوا يقتبسونها مدة خمسة عشر قرناً بعد وفاته.

وهنالك وزير آخر من الحكماء يُدعى «كاجمني» عاش في القرن الثلاثين ق.م (أي إنه كان موجوداً بعد زمان «أمحوت» بمدة قصيرة)، ويعرف أن له وصايا حكمية أيضاً كان قد ألقاها على ابنه، غير أنها أيضاً لم تصل إلينا، وكذلك كان يعيش بعد «أمحوت» بقرن واحد الحكيم «حرداديف» ابن الفرعون «خوفو» باني الهرم الأكبر بالجيزة، وقد بقيت أمثاله الحكمة على أنفواه الناس بجانب أمثال «أمحوت» أكثر من ١٥٠٠ سنة في الأرمان الغابرة.

غير أنه لم يبق لنا من أقوال أولئك الحكماء الذين عاشوا في عصر الأهرامات إلى يومنا هذا إلا نصائح «باتح حتب» التي لم تكن إلا جزءاً ضئيلاً مما خلفه ذلك العصر الأول العظيم عن العقل البشري.

ويجب أن نضع مع أصحاب تلك الشخصيات أول عالم مجھول في العلوم الطبيعية، وهو مؤلف أقدم رسالة علمية تبحث في الجراحة، وربما يرجع عهده إلى عهد «أمحوت» نفسه. ومؤلف تلك الرسالة الذي هو أقدم عالم طبيعي عُرف لنا للآن، يعد أول إنسان ميز بين القوى الطبيعية والقوى الإلهية؛ إذ ذكر في بيانه عندما كان يفحص إصابة في رأس إنسان أن أصلها يرجع إلى سبب خارجي، وعَبَّر عنها بألفاظه التي كتبها فقال: «إنها شيء طرأ من الخارج». أي إن الحادث جاء من الخارج. ولكن بالرغم من الاعتراف بأن الإصابة قد نتجت من سبب طبيعي خارجي فإنها اعتبرت في الوقت نفسه إصابة تحتمل في ثناياها «سر حسن الحظ» أو «سوء الحظ». وقد عَبَر الجراح العتيق عن ذلك بقوله: «يعني نفس إله خارجي أو الموت، لا من حدوث شيء قد تولد من لحم المريض». وقد ميز هنا بين مجال الأسباب الطبيعية في نظام جسم الإنسان الداخلي، وبين دائرة «حسن الحظ» أو «سوء الحظ» الأمر الذي كانت تسيطر عليه الآلهة.

وهذه الملاحظة العويسة هي — على ما أعلم — أول شيء من نوعه عثرنا عليه في مخلفات التفكير الإنساني الذي بقي للآن.<sup>٩</sup> كذلك بدأ في ذلك العهد التعبير عن قوة الشخصية والقوى التي نعبر عنها بقوى الأخلاق، لا في المؤلفات المدونة التي وضعها رجال الفكر والتأمل مثل «باتاح حتب» فقط، بل صارت كذلك تلمس بوضوح في منتجات الفن في ذلك العصر، وبخاصة في إنتاج أعظم المثالين العباقة الذين أنتجوا أقدم تماثيل وصلت إلينا للآن، فكان قد نتج عن اتباع الخطة الثابتة المتفق عليها في فن النحت لمدة طويلة أن استجد طراز في نحت تماثيل الأشخاص في الدولة القديمة يكاد ينقصه أو ينقصه كلية إبراز الصفات المميزة لشخصية صاحب التمثال، ومن الجائز أن مثالاً بذلك العصر كانوا يظهرون لنا في التماثيل التي نحتوها أقدم المعايير للصور البشرية ليكشفوا لنا عن وحدة الأشكال الناتجة من التأثيرات التي أوجدها ذلك النظام الخالي الطويل المدى الذي محا ما كان بين طبقات المجتمع من الفوارق.

على أن هذه الظاهرة لذلك النوع من النحت قد بالغ في تأكيدها النقاد الأحداث، يدل على ذلك أن أعظم ما أخرجه نحاتو عصر الدولة القديمة يظهر لنا أنهم كانوا قد بدعوا يبرزون قوة الشخصية الممتازة واستقلالها حينما أخذت تبرز لنا لأول مرة في شخص الفرعون المهيّب، يظهر لنا ذلك بوضوح مؤثر في صور ذلك العصر المعبرة التي في مقدمتها تمثال «خفرع» باني الهرم الثاني بالجيزة، مما كان له بلا شك تأثير عميق في التصورات الخاصة بالإلهية، ويضاف إلى ذلك مجموعة كبيرة من الصور تنتقل إلى مخيلتنا تأثيرات هامة عن شخصيات تلك الطائفة من عظاماء الرجال الذين كانوا يحيطون بالفرعون في عصر الأهرامات، من رجال السياسة والحكماء والفنانين ورجال العمارة والمهندسين، وهم الذين جعلوا من مصر منذ خمسة آلاف سنة مضت بلدًا يضم عجائب المباني التي لا تزال إلى يومنا هذا تعد من عجائب الدنيا، في حين أن مبني غرب آسيا أقيم معظمها من الطوب طوال العصر الذي سبق بناء القصور الإمبراطورية في فارس، وقد محيت الآن عن آخرها، وهذه الموازنة لا تخلو من الأهمية وتؤيد الاعتقاد بأن مصر كانت البلد الذي ولد فيه أول عصور الشخصيات العظيمة.

See The Author's Edwin Smith Surgical Papyrus, Vol I, P. P. 212–214 (2 Vols. Chicago,<sup>٩</sup> 1930).

على أن ظهور أولئك الرجال ذوي الشخصيات العظيمة لم يكن وليد الساعة، بل كان ثمرة التجارب والحياة النظامية مدى ألف سنة من تاريخ البشر، فكانوا أول رجال أمكنهم الرجوع بالبصر ليجربوا أنظارهم في ذلك الماضي حيث يشرفون على مشهد عميق من حياة الإنسان الأولى. ولا بد أنهم كانوا أثناء قيامهم بذلك يتلمسون في الظلام أحسن تعبير يعبرون به عن آرائهم نحو نظام بنى البشر، على أن يكون ذلك التعبير متضمناً سر تلك الأعمال العظيمة التي ورثوها عن أسلافهم السابقين.

وقد انتهى بهم الأمر فعثروا على بغيتهم التي نشدوها في التعبير عن ذلك بكلمة واحدة جامدة حوت في ثناياها كل معانٍ السمو والرفة في الحياة البشرية، تلك الكلمة هي «ماعت»، التي تعد من أقدم التعبيرات المعنوية ذات المعاني المتعددة التي وصلت إلينا من كلام بنى الإنسان منذ الأزمان الغابرة، وهي التي سبق لنا التعبير عنها هنا بالكلمات الآتية: «الحق» و«العدل» و«الصدق»؛ وذلك لأن تلك المعاني كلها قد انتهى الأمر بأن مُثبتَ في لغة المصريين الأقدمين بهذه الكلمة الواحدة «ماعت»، وتلك الكلمة كانت تستعمل عند أجدادهم في أول الأمر لأداء معنى واحد فقط هو «الحق» بمعنى «الصواب»، كما نستعمل نحن كلمة «صواب» هذه في العلوم الرياضية والأخلاقية معاً.

ثم إنه في بداية عصر الدولة القديمة أخذ معنى كلمة «ماعت» هذه يتسع تدريجاً حتى صار يشمل معنى واسعاً عظيماً، فلم تكن تعني نقىض الباطل فقط، بل تعني نقىض الأخطاء الأخلاقية على وجه عام أيضاً، على أننا لا نعلم متى بدأ هذا التطور في معنى تلك الكلمة، غير أن الذي يجدر بنا ملاحظته هنا أن كلمة «ماعت» هذه لم ترد في الجزء الذي عثرنا عليه من المسرحية المنفية، وإن كان من الجائز أن عدم ذكرها في هذا الجزء راجع إلى مجرد المصادفة المحضة.

وبعد سنة ٣٠٠٠ ق.م. بدأ عظماء رجال الدولة القديمة يجدون في معاني كلمة «ماعت» ما يعبر عن الأمور التي جاءت وليدة التجارب القومية، والتي كان لها أثراًها في الحياة العامة للأمة، فمع أن تلك الكلمة العظيمة لم تفقد شيئاً من دلالتها على صفات الإنسان الأخلاقية الشخصية، فإنها صارت تعبّر أيضاً في نظر عقول رجال الفكر في الدولة القديمة عن معنى النظام القومي؛ أي النظام الخلقي للأمة والكونية القومية التي تسير تحت سلطان إله الشمس.

ولنعد بما ذكرتنا الآن قليلاً إلى ذلك الماضي الذي أمكن حكماء الدولة القديمة أن يُرجعوا البصر للتأمل فيه، ذلك الماضي المتسع الذي كان في أنظارهم سبباً لاتساع معنى

كلمة «ماعت» أيضًا حتى أليسها كل تلك المعاني الآتية، فقد كان لدى أولئك الحكماء قوائم بأعمال الملوك الأوائل الذين حكموا البلاد المصرية قديماً قبل العهد الذي تأسس فيه الاتحاد الأول، فكانوا على علم بأن ذلك الاتحاد قد مهد له حكم الدوليات المحلية الصغيرة، وأنه بما تم فيه من توطيد أركان النظام في مصر قد أفضى مرة ثانية إلى قيام الاتحاد الثاني الذي دام عهده ألف سنة؛ أي من حوالي القرن الخامس والثلاثين إلى حوالي القرن الخامس والعشرين ق.م.

ومن المهم جدًا أن نلاحظ أن هذه هي أول مرة في تاريخ البشر نجد فيها ألفاً كاملاً من السنين المتصلة الحلقات دون أن يمس فيها اتصال الخبرة القومية، أو بعبارة أخرى اتصال التطور البشري في هيئة قومية موحدة، فقد كان تطوراً ثابتاً قامت فيه أمّة يبلغ تعدادها بضعة ملايين من النسمات البشرية لأول مرة فوق الكره الأرضية بتأسيس بناء ضخم من الحياة البشرية المنظمة دام مدة ألف سنة متواتلة لا انفصال لها.

وقد كان التأثير البالغ الذي استولى على نفوس أولئك الحكماء من تأملهم في حالة تلك الحكومة الراسخة الأركان ونظامها الدقيق الذي كان يسير بدون انقطاع طوال مدة ذلك العصر هي التي جعلت كلمة «ماعت» المصرية القديمة تتسع وتزيد زيادة محسوسة فتحمل من المعاني أكثر مما كانت تحمل من قبل، حتى صارت في نهاية الأمر لا تدل فقط على معنى «العدل» أو «الصدق» أو «الحق»، مما كان يتصور رجال عصر الأهرام أنه شيء يترسمه ويسيير بمقتضاه الفرد الإنساني، بل صارت أيضًا تدل على معنى الحقيقة الواقعة التي تسود الناحية الاجتماعية والحكومية، بل أصبحت تلك الكلمة تعبر عن النظام الخلقي للعالم، وصار هذا النظام وحكومة الفراعون يدلان على معنى واحد. وقد كان كبير القضاة في المحاكم المصرية القديمة يحيى صدره بصورة من اللازورد رمزاً للإلهة «ماعت»، وكان من عادة القاضي أن يشير إلى الحق من المתחاصمين الواقعين أمامه بتوجيه ذلك الرمز إليه.

وكان الحكيم «باتح حتب» يفخر بسيادة «ماعت» وخلودها فيقول: «إن ماعت عظيمة، وتصرفها باقٍ، فلم تخذل منذ زمن بارئها».

وكتيرًا ما نجد على الآثار القديمة أن ماعت هي الشيء الذي يعتبره الفراعون شخصًا يشد أزره أمام الفوضى والظلم والخداع الذي كان يقع ضده من مناهضيه للاستيلاء على العرش، ومن كانوا يبتلون الشعب بما يحدثونه من سوء النظام. ولقد كانت ألف السنة التي قضتها الحكومة المنظمة بتلك الكيفية هي التي وضعت أمام أعين حكام الدولة

القديمة تلك الصورة الجليلة التي تمثل الأثر الفعال والإحسان البالغ اللذين أسدتها «ماعت»، مما أسبغ عليها معنى تاريخياً لم يكن من الممكن اكتسابه بطريقة أخرى. ومن الواضح أن المجتمع والحكومة معاً، وكذلك التأثيرات الاجتماعية والحكومية معاً، قد أدت جميعها إلى ذلك النظام الذي قام بتخليصه الحكام المصريون القدماء في كلمة جامعة واحدة هي «ماعت».

فإن «ماعت» قد نشأت في أول أمرها بمثابة أمر شخصي خاص بالفرد للدلالة على الخلق العظيم في الأسرة أو في البيئة التي تحيط بالإنسان مباشرة، ثم انتقلت بالتدريج في سيرها إلى ميدان أوسع فصارت تمثل الروح والنظام للإرشاد القومي والإشراف على شئون البشر بحيث تكون الإدارة المنظمة مفعمة بالاقتان الخلقي. وبتلك الكيفية وجدت لأول مرة بيئه ذات قيم عالمية، وحينما بدأ المصريون يتصورون الحاكم الإلهي لهذه البيئة كانوا في الحقيقة يسيرون في الطريق المؤدي إلى عقيدة التوحيد السامية، وكان ذلك الحاكم الإلهي هو إله الشمس، وقد تخيل القوم روح حكمه في شكل شائق، بأن تصوروا «ماعت» في هيئة إلهة وجعلوها بنت الشمس. وبالسير في هذه السبيل وصل المصريون في النهاية – كما سيأتي – إلى عقيدة التوحيد الرفيعة، فلم يكن من مجرد الصدفة أن بلغوها قبل أن تهتدى إليها أمة أخرى بزمن طويل، وكذلك لم يكن من باب المصادفة أن كان ثاني الشعوب اهتداء إلى عقيدة التوحيد المذكورة أقرب جيران مصر عبر حدود آسيا في فلسطين، وقد قال أحد أنبيائهم: «إليكم يا من تخافون اسمي، ستشرق شمس العدالة تحمل الشفاء في جناحيها». <sup>١٠</sup> (ملخي ٢-٤)، ويشير هذا التعبير ب直达 إلى إله الشمس المصري القديم الذي يُرسم عادة بصورة قرص الشمس المجنح. وبذلك يتضح لنا على الفور عندما ننظر إلى الأمم متوجهين نحو آسيا، لماذا أنت حضارة غربي آسيا متأخرة في مثل هذا التطور.

فالتصور المصري للنظام الإداري والخلقي العظيم، الذي أطلق عليه اسم «ماعت»، والذي صار أسمى مظهر للحضارة الشرقية القديمة، كان – كمارأينا – نتيجة للتطور الاجتماعي الحكومي مدة ألف سنة من حياة أمّة عظيمة موحدة ثابتة منظمة كانت تخطو دائمًا في خالها نحو الارتقاء والتقدم، في حين أن فكرة ذلك النظام الإداري

<sup>١٠</sup> وتشرق لكم أيها المتقون لاسمي شمس البر والشفاء في أجنبتها.

والخلقي، بالرغم من تمثيله إلى حد ما في الصورة الجميلة التي ظهر بها الملك العادل بعد ذلك العهد بألقى سنة على يد الأنبياء العبرانيين، فإنه لم يظهر بشكل واضح في غربي آسيا إلى أن جاء «زروستر» يحمل نظامه الخلقي العظيم، وذلك بعد أن علت كلمة بلاد فارس في عهد «قورش» وخلفائه. وفي تاريخ غربي آسيا ما ينبعنا بوضوح عن سر استحالة ظهور هذا التطور فيه قبل ذلك العهد؛ إذ نجد في مصر التي كانت تخرج في مراقي التقدم في عهد الاتحاد الثاني وعصر الدولة القديمة، حضارة كانت ثمرة عهد لا يقل عن ألف سنة من التجارب الاجتماعية، يقودها نظام قومي ذو أسس ثابتة نشطة، فيها من القوة الحيوية ما مكنها من الدوام أكثر من ألف السنة التي مكثتها، في حين أن بابل التي كانت تعتبر أشهر ممالك غربي آسيا وقتئذ قد استمرت خلال ألف السنة هذه ترزاً تحت عباء الفوضى من جراء الحروب الصغيرة التي كانت في معظم ذلك الوقت تتشتعل نيرانها بين دوليات المدن التي كانت تتالف منها وقتئذ.

أما في مصر، فإنها كانت حتى قبل بداية هذه الألف من السنين قد انتهت من الشحنة التي كانت قائمة بين دوليات مقاطعاتها بزمن طويل. حقاً إن الحضارة المادية كانت متساوية في أعمارها في كلٍّ من غربي آسيا ومصر، ولكن الحضارة في أوسع نواحيها ليست إلا نتيجة لتطور اجتماعي طويل، ومن ثم نجد أن البراهين التي يتمسك بها الآثريون للاستدلال على أن المدنية البابلية (التي لم يكن لديها الفرصة الكافية للنمو والتطور الاجتماعي المطرد) كانت أقدم من المدنية المصرية، بحجة ما عُثر عليه من البروت النحاسية وصناعة صياغة الذهب، ليست إلا براهين سطحية لا تستحق النقد والتفنيد. ولا جدال في أن التقدم السياسي والاجتماعي وتطور الحضارة البشرية على وجه عام، كان ظهورها كلها في وادي النيل متقدماً بعده قرون على أمثاله في غربي آسيا. والحقيقة أن الحضارة في «بابل» أتت متأخرة في تطورها الديني والاجتماعي والسياسي عن حضارة مصر بما لا يقل عن ألف سنة.

وتلك الحقيقة لها أهميتها؛ إذ تعدنا لفهم الأهمية الفريدة لمدة ألف السنة العظيمة التي تطورت فيها الحضارة في مصر ذلك التطور الخطير؛ فعلى ضفاف النيل بالذات نرى طليعة التقدم البشري؛ أي بوادر شعور الإنسان لأول مرة بكته الفتح الذي بدأ، وبعد أن جنى ثمرة التجارب القومية التي استمرت ألف سنة أخذ يعذ نفسه لخوض معركة الشؤون الاجتماعية التي كانت تتهيأ لها جمته من الداخل، فقد ظفر هو فيها في تلك المدة بأعظم الانتصارات الباهرة على أعدائه الخارجيين، في عالم القوى المادية، ولكنه

الآن أمام الواقع الداخلي الذي صار هو الآخر بدوره يطلب منازلته لدخول ميدان جديد أسمى من ميدان المادة، بعد أن كان ذلك الميدان السامي لا يعرف عنه المصري القديم شيئاً إلا القليل.

وتوجد عندنا الأدلة القاطعة على أن أقدم المبادئ الخلقية عند قدماء المصريين أخذت دورها في النمو وهي مقرونة بإله الشمس لا بإلهه «أوزير»؛ لأن نصائح «باتاح حتب» تقول بجلاء إله الشمس هو خالقها (أي خالق العدالة). نجد ذلك واضحاً في فقرة من وثيقة يرجع عهدها إلى الدولة الوسطى حيث حشر أتباع «أوزير» فيها اسمه حشراً، وهذا دليل هام على اشتغال نار الحرب الدينية التي كان يزيكيها أتباع «أوزير» في ذلك العصر. وما يؤسف له في هذا الصدد أن أول إله تخيله المصريون قاضياً خلقياً في عالم الحياة الآخرة لم يُذكر اسمه بالنص، وإنما وصف بأنه «إله العظيم» فقط من غير أن يُذكر له اسم. وقد وردت هذه الصفة بتوسيع في فقرة واحدة بالعبارة التالية: «إله العظيم رب السماء». ولذلك لا يكاد يوجد مجال لأن يكون المقصود من هذه العبارة أي إله آخر غير إله الشمس. وهذا الاستنتاج يؤيده جميع ما وجدناه من الكتابات في متون الأهرام، حيث يعبر مراراً وتكراراً عن إله الشمس بأنه «رب المحاسبة في الآخرة»، ولا نزاع في أن هذا الإله هو الذي يقصده «إنني» أحد أشراف «دشاشة» في قوله: «أما من جهة كل الناس الذين سيعملون السوء ضد هذا (يريد القبر)، والذين يعملون أي شيء يسبب خراب هذا القبر، والذين يتلفون الكتابة التي فيه؛ فإنهم سيحاسبون على ذلك أمام الإله العظيم رب الحساب في المكان الذي تحاكم فيه الناس».

أما التطور السريع الذي ظهر فيما بعد في النصائح الخلقية في مذهب «أوزير» وكذلك استيلاء «أوزير» على مكانة القاضي في المحاكمة الأخروية، فلم يكن قد ظهر بعد في متون الأهرام؛ لأن التطور الذي جعل تلك العناصر تظهر بوضوح في عهد الدولة الوسطى كان قد بدأ في ذلك العصر المظلم الذي جاء إثر انتهاء عصر الأهرام. وعلى ذلك يكون إله الشمس - خلافاً للرأي السائد - هو أقدم الحامين للخلق الفاضل، وأول من سُمي بالقاضي العظيم في عالم الحياة الآخرة.

وأما «أوزير» فإنه ظهر بعد ذلك العهد بألف سنة قاضياً خلقياً عظيماً في الحياة الآخرة، على إثر اعتباره المدعى المنتصر في محاكمة عين شمس وحامى الأموات الذي تغلب على كل أعدائه. على أن اغتصاب «أوزير» لهذه المكانة يعد دليلاً آخر على التطور الذي لم يكن في الإمكان مقاومته في صبغ الديانة المصرية القديمة بالصبغة الأوزيرية،

وإلى هذه الأحداث التي جاءت متأخرة، والتي استقى منها العلماء الأحداث آراءهم، يرجع السبب في النتيجة الشائعة القائلة بسيادة «أوزير» الخلقية من عهد بعيد، وعلى أية حال فإن أقدمية المذهب الشمسي واضحة تماماً في هذا الموضوع كما هي واضحة في تفاصيل أخرى.

على أن هذه المطامح الخلقيّة المبكرة كانت لها حدودها؛ إذ لا ننسى أننا نتناول البحث في عصر مضى عليه الآن ما بين ٥٥، ٤٥ قرناً من الزمان. وقد رأينا أن أهم الانتصارات التي قام بها الإنسان في ذلك العصر القديم كانت في منازلة القوى المادية، وقد خرج منها خروج الظافر الغالب، في حين أن الإنسان القديم وهو في وسط طائفة من الارتباكات ذات المؤثرات المضللة قد أخذ يرى قبساً صغيراً من القيم الجديدة التي تسمو فوق الأعمال المادية المجردة.

ولا نزاع في أن سيطرة «ماعت» بقيت في جملتها المثل السامي في نظر الحكماء، ولكن الفساد في الجهات الرسمية جعلت تحقيقه أمراً مستحيلاً، شأنه في ذلك شأن الفساد الذي لا يزال للآن العقبة القائمة في وجه العدالة عند الحكومات الشرقية إلى أيامنا هذه.<sup>١١</sup>

فيجب ألا نتخيل إذن أن الواجبات التي كان يفرضها ذلك التصور الخلقي كانت شاملة عامة، أو أنه كان في مقدوره أن يشمل كل ما ندركه حن في معناه من الصفات؛ فمثلاً نجد أن مستلزمات القاضي العظيم في عالم الآخرة كانت لا تتناقض مع أفضع الملاذ الشهوانية؛ إذ لم تكن تلك اللذات الشهوانية المباحة في عالم الآخرة مقصورة على ما صورته لنا متون الأهرام، بل نص على الطرق الفعلية التي يحصل بها إشباع تلك الشهوات؛ ولذلك كان يؤكّد للملك المتوفى حيازته على اللذة البهيمية في أشنع معانيها؛ من ذلك ما جاء في بعض النقوش من: «أنه هو الرجل الذي يغتصب النساء من أزواجهن من أين شاء وحينما يشتهي قلبه».

ومهما يكن من أمر فإن نشأة الاعتقاد بأن النعيم في جميع صوره يتوقف على ما للإنسان من الصفات الخلقيّة في الحياة الدنيا، تعد من الخطوط الخطيرة، ولا بد أن يكون الشعور القوي بالوازع الخلقي هو الذي جعل الفرعون نفسه، المقدس المعتبر فوق كل قانون أرضي، معرضاً للحضور أمام ذلك القاضي السماوي، ومكلفاً بأن يتزود

<sup>١١</sup> يشير هذا إلى أن المؤلف متأثر بتعصب الغربيين في آرائهم عن شعوب الشرق.

لذلك بالزاد الخلقي. وهذه الخطوة لا يمكن الوصول إليها طفرة واحدة، ومن الممكن أن نرى حتى في مدة القرن ونصف القرن التي شغلتها عصر متون الأهرام بعض أثر التقدم في الشعور الخلقي، وهو يشمل بأحكامه الشديدة حتى الملك نفسه؛ فنجد مثلاً في فقرة من متون الأهرام البيان التالي عن الملك: «إن هذا الملك «بببي» بريء». وقد حدث أن تلك الفقرة التي وردت بها هذه العبارة قد وُجِدَت بصورة مختلفة في نقوش هرمي «وناس» و«تيتي»، وكانا ملكين حكما قبل «بببي». ففي كلٍّ من النصين المعدلين لا نجد ذكرًا لعبارة البراءة، وينتتج من ذلك أنه بعد مضي مدة تتراوح بين الستين والثمانين سنة رأى كاتبو تلك المتون أن إضافتها من الصواب فأضافوها.

على أنه ليس من السهل أن يقرأ الإنسان تقدُّم شعب ما ورقَيُه الروحي والعقلي في آثار هي قبل كل شيء مادية، كما لو كان يقرؤها في الوثائق الأدبية؛ إذ من السهل أن يضل الإنسان ويخطئ في ترجمة تلك الإشارات الضئيلة التي تمدنا بها تلك الآثار المادية المحضة. والواقع أن هذه الآثار تخفي وراءها طائفة من القوى الإنسانية والتفكير البشري لا يمكننا الاهتداء إلى معظمها، ومع ذلك فإنه يكاد يكون مستحيلاً على الإنسان أن يتأمل مقابر ملوك الأسرة الرابعة الهائلة المعروفة بأهرام الجيزة، ثم يوازنها بالمقابر الملكية الصغيرة التي أقامها ملوك الأسرتين التاليتين بعدها دون أن يرى وراء هذا التغيير المفاجئ والمدهش معًا أسبابًا فوق الأسباب السياسية المحضة، فأهرام الجيزة العظيمة — كما قلنا من قبل — تمثل حرب القوى المادية الهائلة بغية الوصول بالعوامل المادية المحضة إلى تخليد جثمان الملك المادي بإحاطته ببغطاء هائل من المبني ليس في الإمكان اختراقه حتى يُحفظ فيه إلى الأبد مع كل ما كان يربط روح الملك بالحياة المادية قبل الموت. ومع أن أهرامات الجيزة العظيمة تدل بعظمتها على أنها أكبر شاهد باقٍ ينطق بظهور أقدم إنسان منظم، وبانتصار الجهد المتضارفة، فإنها في الوقت نفسه برهان صامت يعبر تعبيرًا فصيحًا عن محاولة الإنسان الحصول على نعيم مقيم خالد بالقوة المادية المحضة.

ولم يكن من الممكن لمثل ذلك النضال الهائل ضد قوى التحلل والفناء أن يستمر في طريقه إلى غير نهاية، وذلك لأسباب طبيعية محضة انضمت إليها اتجاهات سياسية أيضًا، ولكن مع كل هذه الأسباب مجتمعة فإن مجرد إدخال متون الأهرام في المقابر الملكية خلال القرن ونصف القرن الأخير من عصر الأهرام كان على وجه التقرير في حد ذاته تخليًا عن ذلك الصراع الهائل المعتمد على القوى المادية والت交代 ظاهرًا إلى عوامل

أخرى أقل ظهوراً من ذلك. كما أن الاعتراف بالحساب في الآخرة وبحاجة الإنسان إلى قيم خلقية يتصف بها في الحياة الآخرة يعد في الواقع أعظم من ذلك أهمية في نفس هذا الاتجاه، فهذه الخطوة تعلم لنا التحول من الارتكان على العوامل الظاهرة الخارجية عن شخصية المتوفى إلى الاعتماد على القيم النفسية الباطنة، وبذلك بزغ فجر عقيدة خلود الروح لأول مرة على عقول البشر، باعتبار الأبدية أمراً يحصل عليه الإنسان بالروح لا بالجثمان.

وقد كان ذلك فاتحة عهد انتقال من المزايا المادية الظاهرة إلى الصفات الروحية الباطنة؛ ولذلك كان أيضاً خطوة من الخطوات الهامة التي كنا نترقبها في ذلك المنهج الطويل، وهي ابتداء ظهور الشخصية المستقلة بعد أن كان كل شيء ينسب إلى جملة الشعب؛ أي إن فجر ظهور كفاية الشخصيات الفردية وتفوقها قد طلع على عقول أولئك الناس الذين عاشوا في ذلك العالم القديم، وصارت مثلهم العليا تنتمي إلى أخلاق أكبر الآلهة عندهم، كما اعتبر ملك ذلك الإله عالماً خلقياً عظيماً يتولى الملك في الأرض إدارته وتدبير أمره نائباً عن الإله لفائدة الأمة المصرية.

بذلك الفوز السامي القوي تم هذا التطور الذي أحرزه عصر ألف السنة التي بدأت مع بداية الاتحاد الثاني وانتهت بعد حلول سنة ٢٥٠٠ ق.م بقليل.

## الفصل العاشر

# انهيار المذهب المادي وأقدم عهد للتخلص من الأوهام

تعد أهرام الجيزة دليلاً قوياً على السيطرة والثروة اللتين كانتا متجمعتين في أيدي فراعنة الأسرة الرابعة، وبقاء تلك المبناني الرائعة مدة تقرب من خمسة آلاف سنة يعتبر دليلاً آخر يعزز ذلك؛ إذ إن الفرعون الذي كان في مقدوره أن يجمع كل ثروة رعاياه ومجهودهم وهم عدة ملابين لإقامة ضريح يبلغ ارتفاعه ٤٨١ قدماً، ومساحته لا تزال تشغله نحو ١٣ فداناً من المبني الصلبة، لا بد أنه كان قد جمع في يده زمام حكومة قوية مركزة. ولا شك أنه كان يستعمل تلك السلطة دون أن يكترث كثيراً بالألام التي كانت تعانيها الإنسانية من تسخيره إياها في تلك الأعمال الشاقة. ونحن نعلم الآن أن كبار الموظفين الذين كانوا يديرون دفة تلك الإدارة العظيمة قد أثروا منها تدريجاً، وبخاصة من الأراضي التي كان الملك يهبها إليهم، وبذلك أسسوا لأنفسهم ضياعاً عظيمـة حتى صاروا يعيشون كما يعيش حكام الإقطاعيات في مقاطعاتهم، وبعد انقضاء بضعة قرون وصل أولئك الموظفون إلى درجة عظيمة من الاستقلال؛ أي إن حكومة البلاد التي كانت مركزة في يد الملك، والتي تتنطق بها ضخامة المقابر الملكية الشاسعة الأرجاء بالجيزة أخذت تنحدر نحو الامرکزية التامة، ولم يأت عام ٢٥٠٠ ق.م حتى صارت الدولة المصرية القديمة مؤلفة من مجموعة من الإقطاعات المفككة الأوصال مهددة بفقد كل رابطة بينها، تكاد تقضي عليها عوامل التمزيق والتفريق.

وبذلك نرى أنه في فترة تقدر بأقل من ألفي سنة قامت أولى المدنيات بدورة التطور كاملة، من توحيد كلمة رؤساء المقاطعات المحليين في عصر ما قبل التاريخ إلى تأليف حكومة متحدة من تلك المقاطعات جميعاً عن طريق أقصى درجات تركيز السلطة، ثم عادت ثانية إلى الامرکزية بخطى متواتلة إلى أن رجعت سيرتها الأولى، حيث صارت

مكونة من مقاطعات محلية مستقلة، فكانت هذه أول دورة في تجارب البشرية. وقد رأينا أنها تركت أثراً بالغاً عميقاً في عقول رجال الفكر؛ إذ صار في مقدورهم لأول مرة عند نهاية الدولة القديمة أن يرجعوا بأبصارهم إلى ذلك الماضي القديم والتأمل في ذلك النهج الطويل من تطور النظام البشري. وقد تبين لهم كيف أن أخلفهم، بتأثير سير هذا الموكب العظيم الممثل لأقدم حياة بشرية منظمة في التاريخ، قد نقلوا تدريجياً آلهة الطبيعة القدامى إلى مملكة الشئون الاجتماعية، وسنرى الآن تأثير التجارب الاجتماعية النامي على أفكار هؤلاء الحكماء بشأن الإنسان والسلوك البشري وعن الإله.

والأرجح أنه بعد سنة ٢٥٠٠ ق.م بقليل انهارت حكومة الدولة القديمة؛ أي الاتحاد الثاني، ومزقت أوصال البلاد شر ممزق، وخلال أوقات الشجار الذي كان قائماً بين الأشراف المحليين على أثر ذلك الانهيار ظهر عميد أسرة من حكام الإقطاعات كان يقطن «أهناسية المدينة» الواقعة على مسافة ٢٥ فرسخاً جنوبى «منف»، واستولى على السلطة التي كانت للملك «منف» مدة طويلة، وأقام نفسه فرعوناً على البلاد، غير أن هذه الأسرة الأهناسية التي كانت ضعيفة في سياستها لم تترك لنا عنها إلا شيئاً ضئيلاً من آثارها يحدثنا عن أخبار ذلك العصر، فقد انفصل عنها النصف الجنوبي من الوجه القبلي ونان استقلاله، كما أن المناوشات كانت قائمة أحياناً ضدتها على الحدود في مصر الوسطى. ومع أن التأثير العظيم الذي نتج عن هذا الانهيار التام في حكم الاتحاد الثاني بعد أن عمر ألف سنة لم يظهر في أول الأمر ظهوراً تاماً؛ فإنه كان في ذلك مثله كمثل سقوط «رومة»؛ إذ ترك أثراً قوياً على عقول القوم الذين شاهدوه، فقد أفلج رجال الفكر عن التفكير في الأبهة الظاهرة الكاذبة، وتحولوا إلى التأمل العميق في القيم الباطنة. ولا بد أن الحياة المتحضرة في أمهات مدن الدولة القديمة مثل «منف» و«عين شمس»، وهي التي كانت مركزاً للقوة والثقافات، كانت لا تزال باقية فيها على ما هي عليه، هذا فضلاً عما في «أهناسية» نفسها، فإننا تعلم على الأقل أن أحد ملوكها كان حكيمًا ذا عقل مفكر راجح، ومما يؤسف عليه أن اسم ذلك الملك مجهول لنا لآخر، ولكنه لما قارب حكمه النهاية كتب رسالة في سلوك الملك ليعلم بها ابنه «مريكارع»، وقد سميت هذه الرسالة «تعليم وجہ إلى «مريكارع»».

وتلك الوثيقة الهامة مدونة على بردية محفوظة الآن بمتحف «لينيجراد»، وهي تحمل بين سطورها أدلة قاطعة تثبت أنها كُتبت في العصر الذي تنسب إليه، ويمكن أن تعتبرها صوتاً حقيقياً لملك «أهناسية» المسن الذي كان يرجع بنظره إلى الوراء للاستفادة

من ماضي تلك الدولة القديمة؛ وذلك لعظيم احترامه للحكمة التي تم خضت عنها تلك الأرمان؛ إذ نرى ذلك السياسي المحنك يتحدث عن الرجل الحكيم فيقول: «إن الحق يعني «ماعت») يأتي إليه مختمراً حسبما كان عليه الأجداد، فعليك إذن أن تقتنى بآبائك وأسلافك ... تأمل؛ لأن كلماتهم مدونة في المخطوطات فافتتحها لتقرأها واقتدى بمعرفتهم، وبتلك الكيفية يصير صاحب الصناعة على علم بها». ونحن من جانبنا يمكننا أن نلحظ في تلك الكلمات تأثير نصائح «باتاح حتب» الذي عُرِفَ في نصائحته الكلام بأنه صناعة، وعرف التكلم الماهر بأنه محترف. ولا بد أنه كان بين تلك المخطوطات ملف البردي الذي يحتوي على نصائح «باتاح حتب»، والذي كان الملك الأهناسي يأمر ابنه بفتحه وقراءته حتى يمكنه التبصر فيما يحيوه من الحكم التي مضى عليها وقتذاك نحو ٤٠٠ سنة. ويقول ذلك الملك المسن: «كن من يحسنون صناعة الكلام لتكون قوي البأس؛ لأن قوة الإنسان هي اللسان، والكلام أعظم أساساً من كل حرب». وهذا القول أشبه بقولنا: «القلم أشد أساساً من السيف».

غير أن ذلك السياسي المصري – كما أظهر لنا ذلك «باتاح حتب» – كان يعرف معرفة تامة أن اللسان الذرّب يحتاج إلى توجيه حكيم؛ إذ يضيف إلى ما سبق قوله: «إن الرجل الفطن لا يجد من يفهمه، كما أن الذين يعرفون أنه أوتي الحكم لا يعارضونه، وبذلك لا تحدث مصيبة في زمانه». وكان من المستحيل بدهاهة أن يتجاهل الإنسان الصعوبات القائمة في موقف البلاد السياسي إذ ذاك، ولذلك أسديت النصيحة إلى الأمير الصغير بالمحافظة على العلاقات السلمية بينه وبين جنوب الوجه القبلي المستقل في ذاك الوقت. وقد خُصص جزء كبير من تلك النصيحة للعناية بحدود البلاد المصرية المكشوفة من جهة آسيا شرقاً ولوبياً غرباً.

ولقد برزت فطنة ذلك السياسي المسن بوجه خاص في سياسة البلاد الداخلية؛ إذ نجده يعترف اعترافاً صريحاً بقوة الأسر الشريفة العظيمة؛ ولذلك فإنه يوصي بمعاملتها بتلك السياسة التي اتبعها كثير من ملوك أوروبا فيما بعد؛ وهي سياسة المهادنة والتعاون. كما أبدى فطنة عظيمة في الوقت نفسه لتقديره ضرورة البحث عن الكفايات المغمورة في الأوساط الدنيا، وتكوين رجال جدد يمكن استخدامهم ضد رجال الإقطاع القدامي؛ ولذلك نراه يقول: «أعلى من شأن الجيل الجديد ليحبك أهل الحاضرة ... إن مدینتك ملأى بالشباب المدرب الذين هم في سن العشرين. ضاعف الأجيال الجديدة من أتباعك، على أن يكونوا مزودين بالأملاك، وقد منحت لهم الحقوق وجعلت في حيازتهم

قطعان الماشية. وإياك أن ترفع من شأن ابن العظيم على ابن الوضيع، بل اتخذ لنفسك الرجل من أجل كفایته». ومع ذلك فإنه ليس من الفطنة أن تهمل الأسر الشريفة العريقة؛ ولذلك يقول: «عَظِّمْ مِنْ شَأْنِ أَشْرَافِكَ لِيُنْفِدُوا قَوَانِينِكَ؛ لَأَنَّهُمْ إِذَا لَمْ يَكُونُوا أَهْلَ يَسَارٍ فَإِنَّهُمْ لَا يَقِيمُونَ الْعَدْلَ فِي إِدَارَتِهِمْ لِلأَمْورِ. إِنَّ الرَّجُلَ الْغَنِيَ فِي بَيْتِهِ لَا يَتَحِيزُ (يعني في حكمه): لَأَنَّهُ صَاحِبُ عَقَارٍ وَلِيُسْ مَحْتَاجًاً، وَلَكِنَّ الرَّجُلَ الْفَقِيرَ (وَهُوَ فِي وَظِيفَتِهِ) لَا يَتَكَلَّمُ حَسْبَ الْعَدْلَةِ (يعني ماعت): لَأَنَّ الرَّجُلَ الَّذِي يَقُولُ: «لَيْتَ لِي» لَنْ يَكُونَ مَحَايدًا، بَلْ يَنْحَازُ إِلَى الشَّخْصِ الَّذِي يَحْمِلُ فِي يَدِهِ الْعَطْيَةَ reward، فَالْعَظِيمُ مِنْ كَانَتْ أَشْرَافَهُ عَظِيمًا، وَالْمَلِكُ الْخَطِيرُ مِنْ كَانَتْ لَهُ حَاشِيَة، وَالرَّفِيعُ مِنْ كَانَ حَوْلَهُ أَشْرَافُ كَثِيرُونَ. وَإِذَا تَكَلَّمَ الصَّدْقَ (يعني ماعت) فِي بَيْتِكَ فَإِنَّ الْأَشْرَافَ الْمُتَسَلِّطِينَ عَلَى الْأَرْضِ سَيَهَا بُونَكَ. وَالْمَلِكُ ذُو الْعَقْلِ الْمَحَايدِ يَفْلُحُ حَالَهُ: لَأَنَّ دَاخِلَ (الْقَصْرِ) هُوَ الَّذِي يَبْعَثُ الاحْتِرَامَ فِي الْخَارِجِ».

وفضلاً عن المسئولية فيما يختص بالعدالة الدنيوية يؤكّد الملك المسن لابنه بأنه على الملك واجبات هامة في المعبد، وأنه محتم عليه أن يوجه كل عنايته لإقامة جميع الشعائر المقدسة مما يُظهر بكل جلاء اعتماده التام على العطف الإلهي. على أن فضيلة الملك على أية حال لا تظهر بإقامة أمثل هذه الشعائر الخارجية الظاهرة وحدها، كما أنها ليست ضماناً كافياً لرضى الإله؛ فإن أخلاق المعطي أعظم خطراً من الهبة التي يبذلها؛ ولذلك نجد الملك المسن يأتي في وصيته بما يعد من أ Nigel ما جاء به التفكير الخلقي بمصر القديمة: إذ يأمر ابنه بأن يحفظ في ذهنه: «أن فضيلة الرجل المستقيم أحب (يعني عند الإله) من ثور (أي الذي يقدم قرباناً) الرجل الظالم». فلا بد إذن لذلك الشاب عندما يتربع فوق العرش أن يحكم طبقاً للصفات الخلقية الباطنة؛ ولذلك يقول له والده: «أقم العدل لتوطد به مكانتك فوق الأرض، وواسِّحُ الْحَزِينَ وَلَا تَسْعِ إِلَى الْأَرْمَلَة، وَلَا تَحْرِمَ رجلاً من ميراث والده، وَلَا تَضْرِنَّ الْأَشْرَافَ فِي مِرَاكِزِهِمْ، وَلَا تَقْمِنَ بالعِقَابِ (يعني بنفسك) فإن ذلك لا يفيدك، بل عاقب بواسطة الجنادين ومن غير إسراف، وبذلك تستتب لك الأرض ... والله عليم بالرجل الثائر، والله يجازي عسه بالدم ... ولا تقتلنَّ رجلاً تعرف قدره وتكون قد جوّدت معه الكتابة (يعني في المدرسة بطبيعة الحال)».

أما التخلق بالوداعة التي طالما وصى بها «بتاح حت» فقد أفضى في الحض عليها ذلك المسن حكيم «أهناكية»: إذ يقول مستحلفاً ابنه: «لَا تَكُونَ فَظًّا، لَأَنَّ الشَّفَقَةَ مَحْبُوبَة، وَلِيَكُنْ أَكْبَرُ أَثْرَ لَكَ مَحْبَةُ النَّاسِ لَكَ ... وَسِيمَدُ النَّاسَ اللَّهُ عَلَى مَكَافَاتِكَ لَهُمْ مَقْدِمَنِ الشَّكْرِ عَلَى عَطْفَكَ وَطَالِبِنِكَ الْعَافِيَةَ فِي صَلَواتِهِمْ».

وقد ذكرنا فيما مر أن «باتاح حتب» كان كثير الاهتمام بالمستقبل في هذه الدنيا بسبب تقلبات الحظ التي تحف بمركز الإنسان في هذه الحياة، والملك في تلك الوثيقة ينصح ابنه «مريكارع» بأن يفكر في المستقبل في الحياة الآخرة، فيقول له في ذلك: «إنك تعلم أن محكمة القضاة الذين يحاسبون المذنب لا يرحمون الشقي يوم مقاضاته ولا ساعة تنفيذ القانون ... ولا تتحدثن عن طول العمر؛ لأنهم (يعني القضاة) ينظرون إلى مدة الحياة كأنها ساعة؛ فإن الإنسان يبعث ثانية بعد الموت وتوضع أعماله بجانبه كالجبال. إن الخلود مثواه هناك (يعني في الآخرة) والغبي من لا يكتثر لذلك، أما الإنسان الذي يصل إلى الآخرة دون أن يرتكب خطيئة فإنه سيثوى هناك ويشي مرحاً مثل الأرباب الخالدين (يعني الأبرار المتوفين).»

ويرى ذلك الملك المسن أن الحياة الصالحة فوق الأرض هي العماد الأعظم الذي ترتكز عليه الحياة الآخرة؛ إذ يقول في ذلك: «إن الروح تذهب إلى المكان الذي تعرفه، ولا تحيد في سيرها عن طريق أمسها». ولا شك أنه يقصد بذلك طريقها المعتمد للخلق القيم الكريم. على أن القبر كان في نظره في الوقت نفسه من الأشياء الهامة، حيث يقول: «زین مثواك (يعني قبرك) الذي في الغرب، وجمل مكانك في الجبانة بصفتك رجلاً مستقيماً مقيماً للعدالة (يعني ماعت)؛ لأن ذلك هو الشيء الذي تركن إليه قلوب أهل الاستقامة.» ولما كان أهم أمر في حياة الإنسان هو علاقته بربه، سواء أكان ذلك في هذا العالم أم الحياة الآخرة، فإنه يقول في ذلك أيضاً: «يمر الجيل إثر الجيل الآخر بين الناس والله العليم بالأخلاق، قد أخفى نفسه ... وهو الذي لا يعبأ بما تراه الأعين، فاجعل الإله يخدم بالصورة التي سوي فيها سواء أكانت من الأحجار الكريمة أم من النحاس، كلامه الذي يحل محله الماء؛ إذ لا يوجد مجرى ماء يرضي لنفسه أن يبقى مختفياً بل يكتسح السد الذي يخفيه.»

وهذا التصريح الهام الذي جاء على لسان رجل من رجال الفكر في مصر منذ أكثر من أربعة آلاف سنة مضت ليس إلا محاولة منه للتمييز بين الإله وبين صنم المعبد التقليدي الذي كان يظهر في احتفالات المعبد وتهتف له الجماهير، ولكن كينونة الإله – كما قال – كلامه الذي يكتسح السد أمامه، لا يمكن أن تبقى محبوسة في الصورة المحسوسة، وهو الشيء الذي عبر عنه بأنه «لا يعبأ بما تراه العيون»، على حين أن الإله الخفي العليم بالأخلاق قد أخفى نفسه فلا يمكن إدراكه كجسم من الماء يمترزج في جسم آخر مثله من الماء. على أنه من الصعب جداً أن يدرك الإنسان معنى أمثال هذه التشبيهات، وبخاصة في لغة فقيرة جداً في التعابير المعنوية.

ولكن من الواضح أن لدينا في تلك البردية سلسلة أفكار عن إله الشمس نجد فيها المفكر المصري القديم يقترب من عقيدة التوحيد<sup>١</sup>، إذ نجد أنه يعترف بوجود طائفة من الآلهة يقومون مقام القضاة في عالم الآخرة، وبذلك يبتعد بعدها واضحًا عن الاعتراف بوحدانية الإله، ولكنه من جهة أخرى كان يقترب جدًا من الاعتراف بالسلط الخلقي لإله واحد لدرجة أن كلمة إله صارت تدل في بعض الموضع — مع شيء من التناقض — على مدلولها الحقيقي، ونلاحظ زيادة الإمعان في صوغ هذه التأملات بصيغة التوحيد في الصورة الآتية التي صور فيها الحكيم الأهناسي الخالق الحاكم الرءوف، في خاتمة تأملاته؛ إذ يقول: «إن الله قد عُزِّيَ عنْيَةً حسنة برعيته، فقد خلق السماوات والأرض وفق رغبتهما، وأطْفَأَ الظُّلْمَاءَ، وخلق لهم الهواء حتى تحيَا به أنوفهم، وهم صور منه خرجت من أعضائه، وهو يرتفع إلى السماء حسب رغبتهما، وخلق النبات والماشية والطير والسمك غذاء لهم، وقد ذبح أعداءه وعاقب أطفاله بسبب ما دبروه حينما عصوا أمره، وصنع النور حسب رغبتهما كي يسبح في السماء ليراهما، كذلك أحاطهما بسياح من حمايته، وهو يسمعهما عندما يكون، وجعل لهم حكاماً وهم في الأرحام ليحموا ظهر الضعفاء منهم».

والإشارة هنا إلى أن الإله ذبح أعداءه تنويهً بأسطورة إله الشمس وعهد حكمه على الأرض بصفته فرعوناً عليها، وذلك عندما تأمرت رعيته عليه فإنه اضطر أن يوقع بهم ال�لاك، فنجد في تلك الأسطورة ناحية خلقيّة تدل على حرمان الإنسان من العطف الإلهي، وكذلك نتعرّف فيها تعرّفاً تاماً على سيادة إله الشمس الخلقيّة. ومن الواضح أن ذهن الملك الأهناسي المسن اتجه إلى محاولة الموازنة بين فكرته السامية للحاجات الخلقيّة وبين التقاليد الموروثة الخاصة بقيمة الوسائل الماديّة؛ ولذلك يقول لابنه: «أَقِمْ آثَارًا باقية للإله؛ لأنها تجعل اسم صانعها يبقى، ودع المرء يعمل ما فيه صلاح روحه بتأنية

<sup>١</sup> كان أول من أشار إلى هذه الحقيقة هو الأستاذ «جاردنر» في ترجمته الجريئة لكل هذه الوثيقة، وإنني أميل إلى الظن بأن المعنى التام لهذه الفقرة المدهشة التي ذكرناها هنا لم يتمكن أحد منا من فهمها فهماً تاماً.

وإنني أظن أن المؤلف يقصد من عبارته كلامه الذي يحل محله الماء إلخ، أن الإله الذي شبه بملاء إذا حل في أي جسم كان سواء أكان من النحاس أو أية مادة أخرى فإنه لا بد أن يجد لنفسه منفذًا ليخرج منه ويظهر قوته، فإذاً يصير تصوير الإله في أي شكل مادي ليس بالأمر المهم (المغرب).

الطهر الشهي وبأخذ التعليين الأبيضين وزيارة المعبد، وإماتة اللثام عن الرموز الدينية، والدخول في قدس الأقداس، وأكل الخبز في المعبد. وضاعف القربان، وأكثر من عدد الرغفان، وزد في القربان الدائم؛ لأن في ذلك خيراً لفاعله، واجعل آثارك فيه حسب ثروتك؛ لأن يوماً واحداً قد يبقى أثره إلى الأبد، ورب ساعة واحدة تتفنن للمستقبل، والله علیم بكل من يقوم له بآية خدمة.» على أن محاولة الموازنـة بين المادية وال حاجات الأخلاقية ظاهرة في التصريح القيم الذي اقتبسناه فيما سبق عندما قال الملك المـسن لـابنه: «إن فضـيلة الرجل المستقيم أحـب عند الله من ثور الظالم، ومع ذلك قرب القرـبان للإله - ليكافـئك بالـمثل - ولتحـفل به مائـدة القرـبان، وكذلك بالـنقوش؛ لأن ذلك هو ما يـخلد اسمـك، والله يـعلم من يـقرب له القرـبان.»

فنجد هنا اعترافاً صريحاً بقيمة الحياة الصالحة في نظر الإله، وهو الذي لا يقبل أن تقوم الـهـداياـ عندـ مقـامـ الـأـخـلـاقـ، وهذا الـاعـتـرـافـ يـفـوقـ بـمـراـحـلـ كـثـيرـةـ أـعـظـمـ المـثـلـ العـلـيـاـ فيـ عـصـرـ الـأـهـرامـ. وبـالـرـغـمـ مـنـ ذـكـرـ فـإـنـ تـقـالـيدـ الـأـجـادـ فـيـمـاـ يـتـعـلـقـ بـقـيـمـةـ الـوـسـائـلـ المـادـيـةـ، سـوـاءـ أـكـانـ ذـكـرـ فـيـ الـعـمـارـةـ أـمـ فـيـ تـقـدـيمـ الـقـرـبـانـ، كـانـتـ لـاـ تـزالـ تـجـدـ قـبـولـاـ عـنـ ذـكـرـ الـمـلـكـ الـمـسـنـ، وـبـتـصـرـيـحـهـ هـذـاـ قـدـ استـخـلـصـ الـمـلـكـ نـتـيـجـةـ مـنـ ذـكـرـ -ـ قـدـ تـكـونـ بـغـيرـ قـصـدـ مـنـهـ -ـ لـاـ يـمـكـنـ أـنـ تـرـكـ هـكـذاـ مـعـلـقـةـ وـدـونـ أـنـ يـفـصـلـ فـيـهـاـ، فـكـانـ كـرـ القـرـونـ يـثـبـتـ بـدـونـ هـوـادـةـ بـطـلـانـ الـاعـتمـادـ عـلـىـ الـعـوـاـمـ الـمـادـيـةـ الـبـحـثـةـ لـلـحـصـولـ عـلـىـ النـعـيمـ الـأـخـرـوـيـ لـرـوحـ الـإـنـسـانـ، كـماـ كـانـ سـيـرـ الـزـمـانـ يـنـحـسـرـ بـلـاـ شـفـقـةـ عـنـ انـهـيـارـ الـعـقـيـدـةـ الـمـادـيـةـ، وـكـذـلـكـ بـدـأـتـ الـظـلـالـ

الـقـاتـمةـ الـتـيـ تـنـمـ عـنـ أـقـدـمـ صـورـةـ لـعـدـمـ الـاـنـخـدـاعـ بـالـأـوـهـامـ تـخـيـمـ عـلـىـ سـمـاءـ مـصـرـ. عـلـىـ أـنـ حـكـمـةـ ذـكـرـ الـحـكـيـمـ الـأـهـنـاسـيـ الـمـتـوـجـ لمـ تـفـقـدـ تـأـثـيرـهاـ بـعـدـ انـقـراـضـ أـسـرـتـهـ بـزـمـنـ طـوـيلـ، وـقـدـ رـأـيـناـ صـدـاـهـاـ فـيـ تـرـجـمـةـ حـيـاةـ أـحـدـ الـأـشـرـافـ كـتـبـهاـ لـنـفـسـهـ عـلـىـ شـاهـدـ قـبـرـهـ فـيـ عـهـدـ الـأـسـرـةـ الـحـارـيـةـ عـشـرـةـ؛ـ إـذـ يـقـولـ:ـ لـقـدـ سـمـعـتـ أـفـوـاهـ النـاسـ تـنـطقـ بـتـلـكـ الـحـكـمـةـ الـتـيـ تـوـجـدـ فـيـ أـفـوـاهـ الـعـظـمـاءـ؛ـ إـنـ فـضـيـلـةـ الـرـجـلـ هـيـ أـثـرـ الـبـاقـيـ،ـ وـلـكـنـ الـرـجـلـ صـاحـبـ السـمـعـةـ الـرـدـيـةـ يـصـيرـ نـسـيـاـ مـنـسـيـاـ.ـ وـالـوـاقـعـ أـنـاـ بـعـدـ انـقـضـاءـ بـضـعـةـ قـرـونـ عـلـىـ ذـكـرـ نـجـدـ ذـكـرـيـاتـ لـعـظـاتـ ذـكـرـ الـمـلـكـ الـأـهـنـاسـيـ وـرـدـتـ بـعـارـةـ وـاحـدـةـ تـقـرـيـباـ فـيـ نقـشـ كـلـّـ مـقـبـرـتـيـ شـرـيفـينـ نقـشاـ عـلـيـهـماـ تـارـيـخـ حـيـاتـهـماـ،ـ وـكـانـاـ يـعـيشـانـ فـيـ عـهـدـ الـمـلـكـ «ـسـنـوـسـرـتـ الـأـوـلـ»ـ؛ـ أـيـ

٢ أي عمل يوم واحد.

بعد سنة ٢٠٠٠ ق.م<sup>٣</sup> بجيل واحد، وكان أحدهما شريفاً من أغنياء «أسيوط» رأى الفخر كل الفخر في أن يقول: «إنه كان إنساناً يفصل بين المتخالفين دون محاباة؛ لأنني كنت ثريّاً وما أكرهه هو الكذب، وكنت متزن العقل من غير ميل.» وأما ترجمة حياة الثاني فإنها منقوشة على لوحة جميلة من الحجر الجيري الأبيض محفوظة الآن بمتحف المترو بوليتان للفن، وصاحبها هو الشريف «منتوروس» يقول فيها:

لقد كنت امراًً يستمع للقضايا حسب الحقائق دون إظهار محاباة لمن يحمل الهدية (يعني الرشوة)؛ لأنني كنت صاحب ثراء أرفع في بحبوحة النعيم.<sup>٤</sup>

ونجد هنا حالة يكاد يحاول بها الإنسان أن يعتبر الثراء عوناً على معاملة الناس بالحق في تصريف العدالة. على أن بطلان الاعتماد على العوامل المادية كان قد أخذ في الظهور للعيان بازدياد مطرد بعد انتهاء عصر الاتحاد الثاني؛ فإن ارتكان الملوك العظام الذين حكموا في عهد الأهرام على مثل هذه الوسائل المادية قد جعلهم يكافحون بلا طائل ضد الموت مدة قرون عدة، وهذا الكفاح قد أخذت آثاره المتداعية تدل في كل يوم على خيبة الطرق المادية في أداء الغرض منها. فقد كان صراع أولئك الجبابرة الذي استمر نحو خمسمائة سنة، يتمثل جلياً أمام الأعين في هيئة سور عظيم من الأهرام يمتد نحو ستين ميلاً على حافة الصحراء الغربية، وكأنه خط من الحصون الأمامية الصامدة يشرف على حدود الموت، وكان قد انقضى إذ ذاك ما يقرب من ألف سنة على بناء أول هرم منها، وكذلك قد انطوت قرون عدة منذ أن طوى رجال العمارة سجلاتهم البردية الحاوية لرسوم آخر هرم منها، وجمع طوائف العمال آلاتهم وانصرفوا إلى أبوطانهم، كما هجر الكهنة منذ زمن بعيد تلك المعابد الفاخرة والأبواب العظيمة الأنثقة التي كانت مقامة على جانب الوادي حينما صاروا ولا عائل يعولهم، فأصبحت تلك الجبانة الهرمية التي يبلغ امتدادها ستين ميلاً ثاوية في صمت مقفر مدفونة في الرمال إلى عمق كبير، يغطي نصف

٣ راجع Griffith, Proceedings of the Society of the Biblical Archaeology, XVIII (1896), 195 .ff Plate II, 15–16; & Gunn, journal of Egyptian archaeology, XII (1926). P. 282  
٤ كان أول من وجد رابطة بين هذين الاقتباسين وبين التعاليم الموجهة إلى «مريكارع» هو الأستاذ كيس، H. Kees, A. Z. Vol. 63 (1928), P. 76–78

حجم مبانيها الخربة بما تحويه من تيجان الأعمدة الملقاء على الأرض والأعمدة المطروحة فوق أديم الغراء، فهي خرائب مهجورة، لا يُرى بينها إلا شبح ابن آوى المنقرض يتسلل بين دمنها، وكأن رؤية هذا الحيوان المقدس «لأنوبيس» إله الموتى العتيق تشير إلى فشل الحماية التي كان يقوم بها آلهة الصحراء الجنائزيون القدامى.

على أنه حتى في يومنا هذا لا يجد الإنسان منظراً رائعاً مثل منظر جبانات الأهرام المصرية القديمة في أية بقعة من باقي العالم القديم، ونحن لا نزال نذكر ما شعرنا به من الاحترام الرهيب الذي تركته تلك الجبانات في نفوسنا عندما زرناها للمرة الأولى. ولكن هل كان ذلك التأثير الذي ألمَّ بنفوسنا يحس به خلفاء بناة الأهرام بعد انقضاء بضعة قرون على تشييدها؟ وهل صارت تلك الأهرام من الآثار القديمة في نظر أولئك الأقوام الذين كانوا يعيشون في سنة ٢٠٠٠ ق.م؟

نعم إن جبانة الأهرام قد تركت أثراً عميقاً في عقول الحكماء المصريين القدامى الذين ظهروا بعد انتهاء عهد الاتحاد الثاني. على أنه إذا كان قد وجد في نفس عصر الأهرام بعض الفتور في الاعتقاد بأن الإنسان بالقوة المادية المحضة يمكنه أن يتحكم في الخلود، فإن منظر تلك الخرائب الهائلة الآن قد أيقظ هذه الشكوك عند هؤلاء الحكماء وزاد فيها حتى جعلها شگًّا عليناً. وهذا التشكيك قد عُبر عنه بعد ذلك العهد بزمن تقصير في صورة أدبية ذات تأثير ظاهر.

ولا شك أن ذلك العصر قد بعد كل وبعد عن عهد التسليم بالعقائد التقليدية دون معارضة فيها كما ورثت عن الآباء، فإن عقيدة التشكيك تعني تجربة طويلة للعقائد الموروثة، وبحثاً مستمراً فيما كان معترضاً به حتى ذاك الوقت دون تفكير، ثم الشعور بالقدرة الشخصية على الاعتقاد في الشيء أو إنكاره، وهي تعد خطوة مميزة إلى الأمام نحو نمو الوعي النفسي والوازع الشخصي.

على أن عقيدة التشكيك هذه لا تنمو إلا بين أفراد الشعب الذي له مدينة ناضجة، ولا تنبت قط في الأحوال الفطرية؛ ولذلك فإن ذلك العصر، البالغ نحو خمسمائة سنة، والذي يمثل قمته أولئك المتشككون الذين جاءوا عقب سقوط الاتحاد الثاني، يعد عصرًا هاماً في تاريخ التقدم العقلي عند البشر. وقد عُبرَ هؤلاء الحكماء عن حالتهم العقلية في مرتبة كانت تُغْنِي غالباً في نوع من الأعياد (يشبه عيد «كل الأرواح») كان يحتفل به في الجبانة أهالي الموتى وأقاربهم عند قبور أجدادهم الراحلين.

فليذينا روایتان لهذه الأنشودة غير كاملتين: إحداهما مدونة على بردية، والثانية كانت منقوشة على جدران أحد القبور بطيبة. غير أن النسخة التي دونت على البردية

كانت منقوله عن نقوش قبر، بدليل أن عناوينها هكذا: «الأغنية التي في مثوى (مزار القبر) الملك «إنتف» ° المرحوم وهي المواجهة للضارب على العود». وإنه لمن المدهش حقاً أن نجد ملكاً من ملوك الأسرة الحادية عشرة (أي حوالي سنة ٢١٠٠ ق.م.) يأمر ببنقش هذه الأنشودة فوق جدار مزار قبره، غير أنه يمكننا أن نستنتج من قراءة سطورها أن المغني عندما كان ينشد أغنيته كان يقف على مكان مرتفع يشرف منه على جبانة أهرام الدولة القديمة.

وها هي ذه الأنشودة:

ما أسعد هذا الأمير الطيب!

إن المقدر الجميل قد وقع  
وتذهب الأجيال من الناس  
وتبقى أخرى

منذ عهد الذين كانوا من قبلنا  
والآلهة الذين وجدوا في غابر الزمان  
والذين يرقدون في أهرامهم  
وكذلك الأشراف والملقبون قد رحلوا  
وبدفنا في أهرامهم  
وأولئك الذين بنوا مزارات لقبورهم  
فيإن أماكنهم أصبحت لأن لم تكن  
تأمل ماذا جرى فيها

لقد سمعت أحاديث «أمتحب» و«حردادف»  
وهي كلمات لها شهرة عظيمة مثل أقوالهم  
تأمل مساكنهم هنالك  
فيإن جدرانها قد هدمت  
وأماكنها قد أصبحت لا وجود لها

° هو أحد ملوك الأسرة الحادية عشرة.

⁶ يعني الملك المتوفى الذي كُتب في قبره الأغنية.

انهيار المذهب المادي وأقدم عهد للتخلص من الأوهام

كأنها لم تكن قد وجدت قط  
ولم يأتِ أحد من هناك  
ليحدثنا كيف حالهم  
وليخبرنا عن حظوظهم  
لتطمئن قلوبنا  
إلى أن نرحل نحن أيضاً  
إلى المكان الذي رحلوا إليه  
شجع فؤادك على أن ينسى ذلك  
ولتسر باتباع رغبتك  
وأنت على قيد الحياة  
وضع العطور على رأسك  
وارتدِ ملابس من الكتان الرقيق  
وضمخها بالعطور العجيبة  
وهي أشياء الإله الأصلية  
وزد كثيراً من مسراتك  
ولا تجعلن قلبك يبتسم  
وابتع ما تشتهي وما يطيب لك  
وهيئ شئونك على الأرض  
حسبما يميله عليك قلبك  
إلى أن يأتي يوم مغيبك  
حينما لا يسمع صاحب القلب الساكن نعيهم  
ولا الذي في القبر يُصْغِي للعويل  
اغتنم التمتع السعيد  
ولا تجهدن نفسك فيه  
أصغِ! لم يأخذ إنسان متعاه معه  
ولم يعد إنسان ثانية ممن رحلوا إلى هناك.

هكذا كان شعور بعض المفكرين المصريين عن ذلك العصر العتيد حينما كانوا يشرفون بأعينهم على مقابر أجدادهم ويدركون عدم فائدة جبارات أهرام الدولة القديمة الشاسعة الأرجاء، ونلاحظ هنا أنه حتى بعض أسماء الحكام الذين عاشوا قبل ذلك العهد بـألف سنة مثل «أمحتب» و«حردادف» اللذين صارت أقوالهما مضربياً للأمثال، ونالا بذكرهما في الأنشودة تخليداً لذكرهما أكثر من تخليد الذكر بالقبور الضخمة، قد جاءت ثانية على لسان ذلك المغني. ومن الصعب أن نعتقد أن ذكر «أمحتب»، وهو أول الاثنين اللذين ورد ذكرهما على لسان المغني، كان من باب المصادفة المضحة؛ فإن «أمحتب» كان أول مهندس للعمارة أقام المباني بالأحجار في نطاق واسع؛ أي إنه أول منشئ للمباني الحجرية. فقد كان «أمحتب» مهندس العمارة للملك «زوسرا» الذي عاش في القرن الثلاثين ق.م المشيد لأقدم مبني كبير بالحجر لا يزال باقياً إلى الآن من آثار العالم القديم، وهو الذي يُسمى «هرم سقارة المدرج». ومن المواقع البارزة الغربية في هذه الأنشودة أن يرجع المغني بالإشارة إلى مقبرة ذلك المهندس العظيم، ويدرك أنها في حالة خراب حتى صارت كأنها لم تغُّن بالأمس. والواقع أن مكانها لا يزال مجهولاً إلى يومنا هذا، وكذلك نجد أن «حردادف» الحكيم الثاني الذي جاء ذكره أيضاً في هذه الأنشودة كان ابن الملك «خوفو»، ولهذا كان له اتصال بالهرم الأكبر. وكون تخليد اسمي هذين الحكيمين أتى فقط عن طريق مداومة ذكرهما والتحدث عن حكمتهما دليل آخر على بطلان تأثير العوامل المادية التي كانت معتبرة وسيلة للخلود والبقاء، كما أن اختفاء أرواح أمثال هذين الرجلين في عالم آخر لا يُرُون فيه ولا يرجع إلى الدنيا منه أحد يحدثنا عن مصيره، يعد من أعظم النغمات المشجبة الحزينة التي نراها في سطور تلك الأنشودة العتيقة، وكأننا نسمع تلك النغمة يتتردد صداها ويتجاوب ترجيعها في الشرق (بعد أن انقضى على عهدها ثلاثة آلاف سنة) في بعض مواضع من رباعيات «عمر الخيام»؛ إذ يقول:

إنه أمر عجيب! أليس كذلك؟ حينما نرى أنه من عشرات الآلاف الذين مروا قبلنا بباب الظلمة لم يعد أحد منهم ليخبرنا عن الطريق التي إن أردنا أن نكشف عنها لا بد أن نمر فيها أيضاً.

وهنا ينكشف لنا الغطاء عن عقيدة التشكيك التي تشكي في جميع الطرق، المادية وغير المادية، التي كان يُرى أنها تؤدي إلى السعادة أو أنها على الأقل تؤدي للحياة بعد الموت.

ولم يكن مثل تلك الشكوك من جواب، بل كانت هناك طريقة واحدة فقط يستطيع بها الإنسان إزالتها من ذهنه مؤقتاً؛ وذلك بأن ينغمس في الملذ الشهوانية التي قد تغطي على أمثل تلك الشكوك وقتاً ما ولو بنسیانها: «كلُّ واشربْ وكن فرحاً؛ لأننا سنموم في الغد».

وأما الرواية الثانية التي كُتبت بها تلك الأنشودة فإنه قد عُثر عليها في قبر كاهن آمون «نفر حتب» في «طيبة»، غير أنها لا تكاد تماثل الأولى ولا تعادلها في التأثير، ومما يؤسف عليه أنها ممزقة، ولكنها على أية حال تحتوي على بعض أسطر قيمة يجب الالتفات إليها، منها:

كيف يرقد هذا الأمير العادل؟  
إن المصير الطيب قد نزل به  
والأجيال من الناس تموت  
منذ زمن الإله «رع»  
ويحل مكانها أجيال أخرى  
إن «رع» يشرق بنفسه في الصباح المبكر  
ويغرب «آتون» ليستريح في «منو»<sup>٧</sup>  
والرجال تلتحق والنساء يحملن  
وكل أنف يستنشق الهواء  
والإاصباح يأتي ويلدن كثيراً  
وهم (المواليد) يأتون في الأماكن (المخصصة لهم)  
احتفل بالليوم المرح يا أيها الوالد المقدس  
وضع أحسن العطور كلها عند أنفك  
وتيجان البشتين على كتفيك وحول نحرك  
وأختك<sup>٨</sup> التي تسكن في قلبك

<sup>٧</sup> هذان السطران إنما يعيidan إلى الذهن توالي طلوع الشمس وغروبها بلا انقطاع، وكلمة «منو» معناها جبل الغرب الذي تغيب فيه الشمس.

<sup>٨</sup> أختك: زوجتك أو حبيبتك.

تجلس إلى جانبك  
وضع الغناء والموسيقى أمامك  
واترك ظهوريًّا كل شيء كريه  
ولا تذكر إلا ما يبهج نفسك  
إلى أن يأتي يوم الوصول إلى البر (يعني الموت)  
في الأرض التي تحب الصمت  
لقد سمعتُ كل محدث  
لأولئك ...  
فيبيوتهم قد نهبت  
ومكانها لا أثر له  
فكأنها لم تكن بالأمس قط  
منذ زمن الإله  
وأولئك السادة ...  
أتريد أن تغرس لنفسك شجرًا محبوبًا  
على شاطئ بركتك  
لتجلس روحك تحته  
ولتشرب من مائها؟  
أشبع رغباتك كلها  
وأعطيك الخبز لمن لا حقل له  
وبذلك تنال اسمًا طيبًا  
للمستقبل<sup>٩</sup> ويبقى إلى الأبد.

<sup>٩</sup> فمع أن القبر والخميلة المتصلة به هو تعب لا ثمرة فيه من جهة؛ فإن القيمة الأخلاقية والشفقة على الفقير وما ينجم عن ذلك من حسن الأحداث سبique من جهة أخرى.

ثم تستمر الأغنية فتورد تأملات عن الاغترار بالثراء، وكأن ذلك بمثابة تفسير للسطر الوحيد الذي ورد في النسخة الأولى مشارياً إلى أنه لا يوجد إنسان في قدرته أن يأخذ متاعه عند رحيله عن هذه الدار، فالثراء لا فائدة منه؛ لأن نفس القدر قد دهم:

أولئك الذين كان لهم مخازن غلال  
فضلاً عما كان لديهم من الخبز للقربان  
وكذلك (دهم) من لم يكن لديهم شيء من ذلك.

ومن ثم حذر الرجل الغني بما يأتي:

اذكر أنت اليوم  
حينما تُجر (في الزحافة الجنائزية)  
إلى أرض ...  
تابع رغباتك كلها  
فلا يوجد إنسان يعود ثانية.

فالمعنى الذي يرتل هذه الأنشودة الثانية لا يجد أملاً في التفكير في الموت ومصيره. غير أنه يرى من الخير أن يترك الإنسان وراءه سمعة حسنة دائمة، لا لأن ذلك ينفعه حتماً في عالم الآخرة، بل لكي تبقى ذكراه في الدنيا على الألسنة وفي أذهان من يأتون بعده. والواقع أن واجب الإنسان من جهة الحياة الأخلاقية التي فرضها الإله العظيم الذي ستأتي محاسبته للبشر فيما بعد، وكذلك الفوائد التي يجنيها الفرد من دنيا الأموات، وهي التي تأتي بطبيعة الحال بنتيجة لقيام بهذا الواجب، لم يرد لها ذكر في هذه الأغنية التي تمثل فيها عقيدة التشكيك؛ فهي تتجاهل الآلهة بوجه عام، والإله الواحد الذي تذكره هو إله الشمس «رع» أو «آتون»، وهو الذي يظهر حتى في مناسبة ذكر المؤمية حيث كنا ننتظر في ذلك ذكر الإله «أوزير». وعلى ذلك يمكن تلخيص تعليم طائفة المتشككين هؤلاء الذين ألقوا تعاليم آباءهم ظهرياً في أنها إشباع الرغبات النفسية وحسن الأحداثة بعد الموت.

ولا نزع في أن بداية التفكير الأخلاقي يرجع تاريخها إلى عهد المسرحية المنفية، غير أن المصريين الأقدمين لم يصلوا إلى الاستقلال النفسي الذي مكّنهم لأول مرة من تصور المجتمع البشري في كليته، حتى صار بذلك في أنظارهم مملكة يمكن تأملها بإنعمام

وتذير، إلا بعد عصر تاريخ تلك المسرحية بنحو ١٥٠٠ سنة ق.م؛ أي في العهد الإقطاعي، وبخاصة بعد سنة ٢٠٠٠ ق.م. وقد كانت نتيجة مثل هذا التأمل عند بعض الناس أنهم وقعوا في حالة تشاوئ فظيع. ألم تكن أخلاق المجتمع قد بلغت من الظلم درجة أصبحت معها الرغبة في «السمعة الحسنة» أقل مما تصوّره مغني أنشودة الضارب على العود؟ وماذا يجني الإنسان من ذلك لو أن سمعته الحسنة ضاعت ظلماً من غير جرم جناه؟ أو لو أن فرص تمنعه باللاذ قد قُطعت بالمرض أو سوء الحظ؟ والحقيقة أن هذا الموقف بذاته هو الذي مُثّل أمامنا في ورقة محفوظة الآن بمتحف برلين، ربما كانت أهم وثيقة وصلت إلينا من ذلك العهد السحيق. ويمكننا أن نسميها «محاورة بين إنسان يائس سئم الحياة وبين روحه»؛ لأن عنوانها القديم مفقود. وموضوع هذه المحاورة العام هو اليأس المستحكم الذي نتج من مثل الحالة السالفة الذكر، فأفضى الشعور به إلى أن الموت هو الخلاص الوحيد من الحياة. وغنى عن البيان أن اختيار مثل هذا الموضوع في مثل ذلك العهد السحيق هو أمر من أعجب الأمور؛ إذ هو في الواقع موضوع يصف الحالة العقلية والتجارب الباطنة لنفس معدنة تتألم مما حاقد بها من الظلم وسوء الطالع، وبذلك يعد هذا الموضوع أقدم قطعة أدبية تناول موضوعها الخبرة الروحية، وهي في نظرنا تعد أقدم مقال يمثل لنا صورة مما ورد في سفر نبي الله «أيوب» – عليه السلام. وقد كتب المقال طبعاً قبل أن تظهر التجربة المماثلة الحاوية مثل هذا الشعور في شعر مماثل بين العبرانيين بنحو ألف وخمسمائة سنة.

ومن المؤسف أن المقدمة التي تقص علينا الأحوال التي دعت إلى ذلك الاضطراب الروحاني قد فقدت، ومع أنه بذلك تنقصنا مقدمة الكتاب فإن بعض الحقائق التي كانت تحتويها تلك المقدمة حتماً، وتضع أمامنا الأسباب التي أدت إلى تلك المحاورات التي يقدمها ذلك الكتاب، يمكن استنباطها من تلك المحاورات ذاتها. والبائس الذي نحن بصدده (لأننا لم نعرف له اسمًا) كان رجلاً لطيف الروح، ولكنه بالرغم من ذلك قد دهمه الحظ العاشر من كل ناحية، فما كاد يصيّبه المرض حتى ابتعد عنه أصدقاؤه حتى إخوته الذين كان من الواجب عليهم القيام بمواساته في مرشه، وبالجملة لم يجد خلاً وفي وسط تلك المصائب سرق جيرانه متاعه أيضاً، وما عمله من صالح بالأمس قد نُسي. وبالرغم من أنه كان صاحب حكمة فإنه كان يصد كلما أراد أن يدافع عن حقه، وقد حُكم عليه ظلماً، واسمه الذي كان يجب أن يكون محل احترام صار نتناً في أنوف الناس.

والجزء من الوثيقة الباقي الذي وصل إلينا يبدأ بذلك الوقت العصيб عندما كان يضرب في ظلمات اليأس وصمم على الانتحار، فتراه وهو واقف على حافة القبر وروحه فزعة من الظلمة تأبى عليه اتباعه في فعلته، ويلي ذلك محاورة طويلة نرى منها أن ذلك التعس كان يناقش نفسه؛ أي يتحدث مع شخص جرّده من روحه كأنه يتحدث مع ذات أخرى. وقد كان أول الأسباب في عصيان روحه له وامتناعها عن متابعته إلى الحياة الآخرة خوفها لا تجد قبراً تقر فيه بعد الموت.

وقد يظهر ذلك غريباً جدًا لأول وهلة من رجل اتضحك أنه يشك كثيراً فيفائدة مثل تلك المعدات المادية التي كانت تعد للمتوفى عند ترحيله إلى آخرته، ولكننا لا نثبت أن نكشف عن سر ذلك على الفور، فنرى أن هذه كانت حيلة أدبية (كغيرها مما سيأتي ذكره فيما بعد) أراد الكاتب أن يتخد منها فرصة للتنديد بتلك المعدات الجنائزية. والظاهر أن روحه نفسها قد اقتربت عليه في أول الأمر الانتحار حرقاً، ولكنها فرت بنفسها من تلك النهاية الفظيعة.

ولما لم يكن — من بين الأحياء — صديق أو قريب حميم لتلك النفس يقف بجانب التابوت ويحتفل بجنازته،أخذ يستحلف روحه أن تقوم له بكل ذلك، ولكن الروح أبت عليه الموت في أي شكل كان، ثم أخذت تصف له فظائع القبر: ثم «فتحت روحـي فـمـها وأـجـابـتـ عـماـ قـلـتـهـ: «إـذـاـ تـذـكـرـتـ الدـفـنـ فإـنـهـ حـزـنـ وـذـكـرـاهـ تـثـيرـ الدـمـعـ وـتـفـعـمـ القـلـبـ حـزـنـاـ،ـ فـهـوـ يـنـتـرـعـ الرـجـلـ مـنـ بـيـتـهـ وـيـلـقـيـ بـهـ عـلـىـ الجـبـلـ (أـيـ الجـبـانـةـ)،ـ وـلـنـ تـصـدـعـ قـطـ ثـانـيـةـ لـتـرـىـ الشـمـسـ.ـ عـلـىـ أـنـ هـؤـلـاءـ الـذـينـ بـنـواـ بـالـجـرـانـيـتـ الأـحـمـرـ الـبـنـىـ الـجمـيلـ وـشـيـدـواـ قـبـورـهـمـ فـيـ الشـمـسـ.ـ وـصـارـواـ مـثـلـ الـآـلـهـةـ تـرـىـ هـنـاكـ موـائـدـ قـرـبـانـهـمـ خـاوـيـةـ كـمـوـائـدـ أـلـئـكـ الـمـتـبـعـينـ الـذـينـ يـمـوتـونـ فـوـقـ الـجـسـرـ مـنـ غـيرـ خـلـفـ لـهـمـ فـيـبـلـغـ الـفـيـضـانـ نـاحـيـةـ مـنـ أـجـسـامـهـ،ـ وـتـلـفـهـمـ حرـارـةـ الشـمـسـ أـيـضاـ،ـ وـيـلـتـهـمـ سـمـكـ شـاطـئـ النـهـرـ وـيـعـبـثـ بـهـمـ،ـ أـصـعـ إـلـيـ!ـ إـنـهـ لـجـدـيرـ بـالـنـاسـ أـنـ يـصـغـواـ،ـ تـمـتـعـ بـبـيـومـ السـرـورـ وـانـسـ الـهـمـومـ».ـ»

هذا إذن هو جواب الروح عندما تمثل أمامها منظر الموت المعتم، وقد أكد ذلك البائس أن: «من كان في هرمه، ومن وقف أحد الأحياء بجوار سرير موته، يكون سعيداً». وقد سعى أن تقوم روحه «بدفنه وتقديم القرابين له، وتوقف عند القبر يوم الدفن لتجهز السرير في الجبانة».

ولكن كان مثله مثل ضارب العود في الأنشودة السالفة الذكر؛ إذ تذكرت روحه قبور العظاماء التي خربت، وموائد قربانهم التي صارت خاوية مثل موائد العبيد التعساء الذين

ماتوا كالذباب في وسط الأعمال العامة على جسور الري، وقد صارت أجسامهم عرضة للحر اللافح والسمك الملتئم، في انتظار الدفن، فلم يكن هنالك إلا حل واحد للتخلص من كل ذلك وهو: «أن يعيش الإنسان ناسيًا حزنه منغمًا إلى آذانه في السرور». ويلاحظ أنه إلى هنا لم تختلف هذه المحاورة التي تنحصر كل فلسفتها في أن «يأكل الإنسان ويشرب، ويكون مرحاً؛ لأنه سيموت في غده» عما جاء في أغنية الضارب على العود، ولكننا بعد ذلك نجدها تأخذ في الخروج والافتراق عن زميلتها بنتيجة خطيرة تجاوزت بها حد تلك الأنشودة بكثير؛ إذ أخذت تبين أن الحياة فوق أنها ليست فرصة للسرور والإسراف في اللذات، فهي عباء أثقل حملاً من الموت. وقد وضع ذلك في أربع مقطوعات شعرية خاطب بها ذلك التعس روحه، وتلك المقطوعات تؤلف الجزء الثاني من تلك الوثيقة، ولحسن الحظ نجدها أوضح كثيراً من الجزء الأول، والمقطوعة الأولى تصف لنا مقت العالم بغير حق لاسم ذلك التعس، ويكون كل ثلاثة أبيات منها مقطوعة تبتدئ بالقطع التالي: «إن اسمى ممقوت». ثم يرى الكاتب بعد ذلك أن يقوى ذلك المقطع بذكر شيء ممقوت مما يوجد في حياة الشعب المصري اليومية، وبخاصة رائحة السمك والطير النتنة السارحة في حياة سكان وادي النيل، وهاك ذكر ذلك:

### مقت اسمه ظلماً

انظر، إن اسمى ممقوت أكثر من رائحة الطير في أيام الصيف عندما تكون السماء حارة

انظر، إن اسمى ممقوت أكثر من مقت مصايد السمك في يوم صيد تكون السماء فيه حارة

انظر، إن اسمى ممقوت أكثر من رائحة الطيور فوق تل الصفاصاف المملوء بالإوز  
انظر، إن اسمى ممقوت أكثر من رائحة الصيادين على شواطئ المستنقعات بعد الصيد.

ثم يتلو ذلك ست مقطوعات بنفس الأسلوب. ومع أن ذلك الشعر مرکز على وتبيرة واحدة لحقيقة أن اسم ذلك الرجل التعس قد صار نتناً في أنوف أصدقائه، فإننا نجده في الشعر الثاني يترك نفسه ليصور لنا أولئك الذين كانوا سبباً في بؤسه؛ فنراه يلقي نظرة على مجتمع أهل عصره فلا يجد فيه إلا الفساد والخيانة والظلم وعدم الإخلاص، حتى بين أهل أسرته.

انهيار المذهب المادي وأقدم عهد للتخلص من الأوهام

وهذا الشعر أيضًا اتهام رهيب، وكان يستهل كل مقطوعة دائمًا بجملة استفهامية يتعدد فيها قوله: «من أتكلم اليوم؟»  
وربما كان يقصد بذلك: أي صنف من الناس هؤلاء الذين أخاطبهم؟ وقد كان الجواب الذي يعقب كل استفهام برهاناً جديداً لمقاصده، وهكذا ما قاله في ذلك:

### فساد الناس

من أتكلم اليوم؟ الإخوة سوء، وأصدقاء اليوم ليسوا جديرين بالحب  
من أتكلم اليوم؟ القلوب تميل إلى اللصوصية، فكل إنسان يغتصب متاع جاره  
من أتكلم اليوم؟ فالرجل المذهب يهلك والصفيق الوجه يذهب في كل مكان  
من أتكلم اليوم؟ فإن سمح الوجه قد صار بائسًا وصار الخير لا يحفل به في أي مكان

من أتكلم اليوم؟ فإن الذي كان يُظن أنه يثير الغضب بأخلاقه الشريرة، يسر منه الناس جميًعاً رغم أن خططيته فظيعة

من أتكلم اليوم؟ فإن الناس يسرقون، وكل إنسان يغتصب متاع جاره  
من أتكلم اليوم؟ فإن الخائن صار أميناً، ولكن الأخ الذي يأتي بها (يعني الأمانة)  
يصير عدواً

من أتكلم اليوم؟ لا يوجد رجل عادل  
وقد تركت الأرض لأولئك الذي يرتكبون الظلم.

لقد تنحَّت روح ذلك المتألم عن الموت، ثم أخذت تقترح عليه أن يعيش عيشة اللهو والملاذ كطريق للخلاص مثل الذي جاء في أنشودة الضارب على العود، ولما أحس ذلك التعب من أعماق قلبه بفظاعة الموت وأخذ يفهم عدم فائدة العتاد المادي المحضر لدفع غائمة الموت، نكس على عقيبه مدة قصيرة ثم عاد يتأمل الحياة. والقصيدتان اللتان دونهما هنا تصوران لنا ماذا رأى عندما رجع لبحث الحياة، أما ما يلي فهو وثبة منطقية، بعد العلم بأنه ليس هناك أي بصيص من الأمل في الحياة، إلى الاقتناع التام بأن الموت هو الخلاص الوحيد من ذلك المؤس الذي انغمرا فيه.

فالقصيدة الثالثة إذن أنشودة قصيرة في مدح الموت، غير أنها ليست بحثاً سامياً في مزايا الموت مثل الذي نطق به «أفلاطون» بعد ١٥٠٠ سنة في قصة موت «سقراط»، كما أنه لا يمكن مقارنتها بالتشاؤم الفلسفية السامي الذي نراه في سفر ابتلاء «أيوب» النبي صلوات الله عليه. ولكنها تعدّ أقدم صيغة وصلت إلينا عبر بها الفرد عما أصابه من العذاب ظلماً، وأول صرخة من متألم بريء وصل إلينا صداتها من عصور ذلك العالم القديم، وهي تعدّ بحق ذات فائدة فريدة، ولا تخلو من جمال بما احتوته من حرارة نفسية خلابة.

ومما يلفت النظر أنها لا تحتوي على أية فكرة عن الإله، بل تتناول فقط موضوع التخلص السار من آلام الماضي التي لا تحتمل، دون أن تتطلع للمستقبل. وقد كان من خصائص العصر والجو الذي نظمت فيه تلك القصيدة أن يصور ذلك الخلاص السار في شكل صور محسوسة مأخوذة من الحياة اليومية لسكان وادي النيل الأقدمين، وهناك ما قاله في ذلك:

### الموت خلاص سار

إن الموت أمامي اليوم، كالمريض الذي أشرف على الشفاء، وكالذهب إلى حديقة بعد المرض

إن الموت أمامي اليوم، كرائحة بخور المر، أو كالجلوس تحت الشراع في يوم شديد الريح

إن الموت أمامي اليوم، كرائحة زهرة السوسن، أو كجلوس الإنسان على شاطئ السُّكُر

إن الموت أمامي اليوم، مثل مجرى الماء العذب! ومثل عودة الرجل من سفينة حربية إلى داره

إن الموت أمامي اليوم، كسماء صافية، ومثل رجل يصطاد طيوراً لا يعرفها

إن الموت أمامي اليوم، كمثل رجل يتوق لرؤيه منزله، بعد أن أمضى سنين عدة في الأسر.

وبالرغم من أن تلك الصور مأخوذة من الحياة في عالم متوجل في القدم، ومعظمها يكاد يكون غير مألف لنا، فإنها لم تفقد كل تأثيرها في أنفسنا، إذ نجد فيها الحياة مشبهة بمرض طويل نشفى منه بالموت، مثلاً يدخل الناقة حديقة جميلة، وأن الموت مثل عبير المر يحمله ريح النيل العذب بينما المسافر يجلس تحت الشراع الذي يزجيء الريح، وأن

الموت مثل أوبة المحارب المنهوك القوى الذي كان يسير في المياه البعيدة ثم يقترب من وطنه، أو مثل السرور الذي يحدث في نفس الأسير العائد من المنفى النائي إلى الوطن السعيد. فتلك الصور لها تأثير شامل يؤثر في نفس كل إنسان في أي عصر وفي أي جو.<sup>١٠</sup> وموضع المنظومة الرابعة هو النظرة العاجلة إلى المستقبل النهائي، الذي لم تتعرض لذكره الأنشودة السابقة قط، فإننا نجد في كلٌ من مقاطعها الثلاثة أنه يبتدئ بقوله: «إن الذي هنالك»، وهو تعبير عادي، وبخاصة إذا ورد بصيغة الجمع. «إن الذي هنالك» يقصد به الأموات، وقد سبق أن رأينا في النصيحة الموجهة إلى «مريكارع». فمن ذلك «أن الذي هنالك» سيكون نفسه إليها «ويوقع عقاب الشر على مرتকبه» لا على البريء كما هو الحال في حياة ذلك التعس الذي نحن الآن بصدده. ومن ذلك أيضاً «أن الذي هنالك ينزل في السفينة السماوية مع إله الشمس، وسيرى أن أحسن القرابين تقدم لمعابد الآلهة ولا تصرف (عيثًا) في الرشوة أو يسلبها السراق من الموظفين». ومنه أيضاً: «إن الذي هنالك» هو حكيم محترم لا يطرد عندما يشكوا إلى الموظفين الفاسدين، بل يوجه شكايته إلى إله الشمس «رع» ويبيئ له تلك الفرصة وجوده يومياً مع الإله.

وقد سبق أن أعلن ذلك التعس في بداية شجاره مع روحه أنه مقتنع بتبرئته في عالم الآخرة، ثم هو يعود مرة ثانية إلى ذكر ذلك الاقتناع في المنظومة الرابعة التي هي خاتمة تلك الوثيقة المهمة، وبذلك تكون قد اختتمت بحل كالحلول التي تصورها نبي الله «أيوب» — عليه السلام؛ أي الالتجاء إلى العدالة في الحياة الآخرة (ولو أن «أيوب» — عليه السلام — لم يتخد من ذلك مبرراً لطلب الموت). وبذلك يكون الموت طريقاً إلى الدخول في

<sup>١٠</sup> إن تشبيهين من هذه التشبيهات غامضان: «فمجرى النهر الصغير» يحتمل أن يكون إشارة إلى مجرى الماء الجاف الذي تشبهت به الحياة. وامتلاء هذا المجرى فجأة بمياه الفيضان هو الإنعاش الذي يرحب به وهو ما شبه به الموت. أما التعبير برجل يصطاد طيوراً لا يعرفها، فيحتمل أنه يشير إلى اقتراب الصائد من أقاليم غير مألوفة له. وأما التعبير «بالقعود على شاطئ السكر» فإن ذلك يمثل صورة اللذات البهيمية في حانة على جسر طريق عمومي أطلق عليه هنا كلمة شاطئ.

قاعة المحاكمة الإلهية؛ ولذلك وجب السعي إلى بلوغ تلك النهاية سريعاً، فيقول:

### الميزات السامية للقاطنين هنالك (يعني في الآخرة)

إن الذي هنالك، سيقبض على المجرم كإله حي، ويوقع عقاب السوء على من افترفه  
إن الذي هنالك، سيقف في سفينة الشمس، ويجعل أحسن القرابين هنالك تقدم  
للمعايد

إن الذي هنالك، سيكون رجلاً عاقلاً غير منبود، مصلياً «لرع» حينما يتكلم.

ولما كان هذا التعبس يتوقف للخلاص السار الذي يهبه له الموت، وكان يظهر عليه أنه قد استعاد بعض الثقة بما سينعم به من الميزات السامية في عالم الآخرة، فإننا نرى روحه تستسلم في النهاية، فيدخل في ظلال الموت ويسير في طريقه ليكون مع «أولئك الذين هنالك».

على أننا نحن بدورنا نرقب بشيء من التأثر هذا الرجل المجهول (الذي يعد أقدم روح بشرية معروفة لنا) يذهب إلى تلك الحجرات الداخلية التي سمحت لنا الأحوال بأن تلقى عليها نظرة سريعة، بعد أن مر عليها أربعة آلاف من السنين.

وكان رجال ذلك العهد الإقطاعي يجدون لذة عظيمة في مثل تلك المؤلفات الأدبية، وقد قام بنقل هذه الورقة التي نحن بصددها، المحفوظة في برلين، كاتب لا تزال ملاحظته الختامية ظاهرة تقرأ بوضوح في نهاية تلك الوثيقة، وهي: «لقد انتهيت من نسخها من البداية إلى النهاية طبق الأصل المكتوب». فيكون قد نقلها إذن من أصل قديم، ولا شك أنه كانت توجد عدة صور منقولة مثتها على رفوف مكتبات رجال الفكر في ذلك العصر. وإن قصة ذلك التعبس ترجع في أصلها إلى التجاريب الشخصية التي كان يعانيها فعلاً رجال ذلك الزمان، ولذلك كانوا يجدون فائدة من مطالعتها؛ لأنها في الواقع علامة واضحة في نمو الشعور الذاتي الطويل المدى، وهو التطور البطيء الذي انتهى بظهور الفرد باعتباره قوة خلقية، فصار الفرد يشعر بأن له ضميرًا مسيطراً يستطيع بإيحائه أن يواجه المجتمع وينتقده.

وذلك الموقف الذي يقفه الرجال الشاعرون بالمسؤولية الأخلاقية العظيمة معروف لنا نحن أهل هذا العالم الحديث من الأمثلة التاريخية العديدة؛ مثل الأنبياء العبرانيين وعيسى ومحمد — صلوات الله عليهم أجمعين — وعدد عظيم أيضاً من الأنبياء الأوروبيين من

«سفونارولا»<sup>١١</sup> إلى «جون ويزلي»<sup>١٢</sup>. غير أن تجاريب البشر لغاية عصر الإقطاع المذكور (أي منذ ٤٠٠٠ سنة مضت إلى الآن) لم تكن قد أنتجت لنا حتى ذلك الوقت شيئاً لرجل من هؤلاء، فكان ظهور أشياهم في وادي النيل في ذلك الوقت يعد حادثاً هاماً من الحوادث التاريخية الخطيرة الشأن، كما يعد دليلاً قاطعاً على ظهور ميدان جديد للفكر الإنساني، والمسئولة الإنسانية، ولنستعرض الآن ذلك بشيء من التفصيل.

بالرغم من أن قصة ذلك التعس هي قصة تجربة شخصية لفرد واحد؛ فإنها مع ذلك تحمل في ثناياها ما يصح أن يكون تحليلاً لأحوال ذلك المجتمع، الذي ترجع إلى نعائمه بوجه عام تلك التجربة الفردية التي مرت بها حياة ذلك التعس.

وفي نصائح «باتح حتب»، وفي خلال عصر الدولة القديمة كله، وحتى إلى عصر النصيحة الموجهة إلى «ميريكارع»، كان المفكرون المصريون الاجتماعيون يجدون سروراً عظيماً في البحث في المثل العليا للخلق العظيم برزانة وتدبر، وقد أدى بهم ذلك إلى تصورات سامية ونبيلة حقاً، غير أنهم لم يوجهوا فكرهم إلى موازنة تلك التصورات السامية بالمستوى الخلقي المنحط الذي كان يعيش به المجتمع البشري بالفعل.

وفي النصيحة الموجهة إلى «ميريكارع» نجد ذم «ثور الذي يقترف الظلم»، كما نجد بعض الشعور بأن خطايا الإنسان تكست بجانبه يوم الحساب مثل الجبال، ولكننا بجانب ذلك لا نجد شعوراً بانحطاط المجتمع الخلقي. وهذا نحن الآن نقترب من الدخول في عصر صار فيه الحكماء المصريون على علم بالفرق الشاسع بين المثل العليا الموروثة للأخلاق العظيمة وبين الانحطاط الخلقي المخيف الظاهر في المجتمع الذي يحيط بهم. وليس هناك من جديد في تجاربنا المشابهة لذلك في العصر الحاضر، ولكن في تجربة التعس المنكود دار البحث أو كاد يقصر على شخص الكاتب، ومن ناحية أخرى نجد اهتماماً عظيماً بأمر الانحطاط الخلقي قد أخذ يبدو، مضافاً إليه قدرة الباحث على تأمل

<sup>١١</sup> «سفونارولا جيرولامو» هو راهب من أهالي فلورنسا عاش في نهاية القرن الخامس عشر م. وقد كان مصلحاً قوياً دعا جميع الناس أن يتوبوا من خططيتهم، وقد تغالي في إصلاحه حتى إنه أُكبَّ البابا نفسه على سوء أعماله. وكان له أعداء كثيرون منهم البابا الإسكندر السادس، وقد اتهم بالإلحاد وحكم عليه بالشنق، ثم حرق جسمه فيما بعد.

<sup>١٢</sup> «جون ويزلي» John Wesely ولد عام ١٧٠٣ ومات عام ١٧٩١، وهو مصلح ديني شهير، وقد أسس طائفة الوزلية، وهي مشهورة بأرائها الضيقة المتعصبة.

وإدراك ما كان عليه الناس من حقاره ومهانة، يتضح ذلك من موضوع تناول الأفكار المحزنة المشبعة بروح التشاؤم عن ذلك العصر العظيم، عصر الوعي النفسي النامي، وأول عصر كشفت فيه الأوهام من المجتمع.

وقد عَبَرَ لنا عن تأملاته المحزنة عن المجتمع كاهن من كهنة عين شمس يدعى «خِعْ خِبر رَعْ سُنْبِ» كان يعيش في ذلك العصر، وذلك في مؤلف كان لا يزال متداولاً بعد تأليفه بقرون طويلة حينما نقله كاتب من عصر الأسرة الثامنة عشرة على لوحة من الخشب محفوظة الآن بالمتاحف البريطاني. وهذا المؤلف له أهمية خاصة؛ إذ يدلنا بمجرد الشروع في تلاوته على أن أمثال أولئك الرجال الذين عاشوا في العهد الإقطاعي كانوا يشعرون شعوراً تاماً بأنهم يفكرون على نمط جديد، وأنهم قد أقلعوا عن التلطف التقليدي الذي كانت تتميز به حكمة آباءهم. ويفتح كاهن عين شمس هذا مقاله القصير بما يأتي:

ليتنني كنت أعرف صيغًا للكلام لا يعلمها أحد وأمثالًا غير معروفة أو حتى  
أحاديث جديدة لم تذكر (يعني من قبل) خالية من التكرار، لا ذلك الكلام  
الذى جرت به الألسن من زمن بعيد مضى، وهو ما تكلم به الأجداد ...  
إني أقول ذلك بحسب ما قد رأيت، مبتدئاً بأقدم الناس حتى وصلت إلى  
أولئك الذين سيأتون بعد ...

إن العدالة قد نُبذت وأخذ الظلم مكانه في وسط قاعة المجلس، وخطط  
الآلهة قد انتهكت حريتها وأهملت نظمها، والبلاد صارت في هم، والحزن عم  
كل مكان، وصارت المدن والأقاليم في عويل، وكل الناس صاروا على السواء  
يرزحون تحت عبء الظلم. أما الاحترام فإن أجله قد انتهى ...

وعندما أريد أن أتحدث عن كل ذلك تنوء أعضاء جسمي بحمله، وإنني في  
بؤس من أجل قلبي المحزن، وإنه لألم أن أهدئ روعي من جهة. ولو كان  
قلب آخر لانثنى، (ولكن) القلب الشجاع في الملمات يكون رفيقاً لسيده. ليت لي  
قلباً يتحمل الألم، فعنده كنت أركن إليه ... فتعال إذن يا قلبي لأنكلم إليك،  
ولتجيبني عن كلامي ولتفسر لي ما هو كائن في الأرض ... إنني أفكر فيما قد  
حدث. إن المصائب تقع اليوم، ومصائب الغد لم تأتِ بعد، وكل الناس لاهون  
عن ذلك، مع أن كل البلاد في اضطراب عظيم، وليس إنسان خالياً من الشر،  
فإن جميع الناس على السواء يأتونه، والقلوب بالحزن مفعمة، فالامر والمأمور

صارا سواسية، وقلب كل منها راضٍ بما حصل، والناس عليه (يعني الشر) يستيقظون في صباح كل يوم، ولكن القلوب لا تنبذه، ولا تزال اليوم على ما فعلته في ذلك بالأمس؛ فلا يوجد إنسان عاقل يدرك، ولا إنسان يدفعه الغضب إلى الكلام، والناس تستيقظ في الصباح كل يوم لتتألم. إن مرضي ثقيل وطويل، والرجل الفقير ليس له حول ولا قوة لينجو من هو أشد منه بأساً. وإنه مؤلم أن يستمر الإنسان ساكتاً على الأشياء التي يسمعها، ولكنه مؤلم أن يجib الإنسان الرجل الجاهل.

ففي ذلك المقال نجد إنساناً قد تحرك نفسه من أعماقها بما شاهده من فسادبني قومه، فهو يتأمل هذا المجتمع بصفة كونه وحدة كاملة، ومع أنه كان دائمًا يشير إلى بؤسه فيما ذهب إليه، فإن شقاءه لم يكن هو العباء الرئيسي الذي يقصده بكلامه، بل كان كل همه منصرفاً إلى المجتمع الذي كان مكبلاً بالخmod غير قادر على إدراك شقائه، وحتى لو كان شاعراً به بأية حال فإنه لم يكن لديه الكفاية التي تمكّنه من إصلاح ذاته. وإن كثيراً من تأمّلاته خلقةً بأن نجد لها المقام اللائق بها بين أقوال الناقدين الاجتماعيين في عصرنا هذا من من امتازوا بحساسيتهم الخلقيّة. فمن الواضح إذن أن الإنسان قد وصل وقتئذ إلى عصر استيقظ فيه القوم لأول مرة في تاريخ البشر، وشعروا بإحساس عميق بما أصاب المجتمع البشري من الانحطاط الخلقي.

وقد كان هذا الاتجاه الجديد في تفكير أولئك المفكرين الاجتماعيين راجعاً إلى حد ما إلى ظهور إدراك خلقي حساس متزايد، ولكن أساساً أخرى ساعدت على انقشاع الوهم؛ فهؤلاء المفكرون كانوا قد تأثروا تأثراً عميقاً بتأملهم للحياة البشرية الاجتماعية فوق الأرض والمصير الإنساني للحياة الآخرة فيما بعد الموت. وقد لاحظنا فيما سبق بعض ما شعروا به من خيبة الأمل عندما اكتشفت لهم عدم فائدة العوامل المادية المضضة لضمان سعادة الروح في الدار الآخرة. فهذه الأمور المادية التي كانت تقليداً للأجداد يرجع تاريخه إلى أزمان غابرة قد انهمت، وبانهيارها ذهب معها كل ما كان يُعتبر ضمانتاً لحياة الإنسان في عالم الآخرة.

ومن المحتمل أن ثقتهم التقليدية المتينة في حكمة أجدادهم كانت قد انهارت من أساسها انهياراً عنيقاً؛ لأنه إذا كان ذلك موقفهم من التقاليد الموروثة الخاصة بالحياة في عالم الآخرة، فإنهم صاروا أقل افتئغاً بما يتعلق بالحياة الراهنة؛ فقد قام لمدة ألف سنة نظام قومي ثابت الأركان كان يمثله ويحافظ عليه الفرعون، وكان اسم ذلك النظام

«ماعت» (أي الصدق - الحق - العدالة)، ولكن هذا النظام كذلك قد أخذ هو الآخر ينهار إذ ذاك؛ فقد رأينا بالفعل في النصيحة الموجهة إلى «ميريكارع» أن الأمة قد انقسمت قسمين، شمالي وجنوبي، وأن الملك كان همه منتصراً إلى تحصين مملكة الشمال من خطر الغزاة الأجانب. وقد انحلت تدريجياً قوة الأمة النظمية التي دامت مدة طويلة، حتى كشف الغزاة الأجانب عن مواطن الضعف في البلاد التي كانت في يوم ما أمة عظيمة، وتتدفق الغزاة الأجانب إلى الدلتا من جهة آسيا شرقاً، ومن جهة لوبيا غرباً، وهكذا سادت الفوضى في البلاد تماماً. ولا بد أن تلك النكبة هي التي وصفها لنا كاهن عين شمس المتقدم ذكره في الرثاء الذي أوردهناه.

وقد أظلم تفاؤل حكام الدولة القديمة الهدائ، الذي عَرَّبَ عنه حكم «باتح حتب»، على أثر وقوع نكبة مزدوجة، كانت أولاً ضياع الأمل جملة في الحياة الأخرى؛ ذلك الأمل القائم على إعداد العتاد المادي الوفير للحياة الأبدية؛ وثانياً الانهيار المحزن لذلك النظام الإداري الخلقي الذي كان يبدو خالداً، والذي كان الداعمة التي قامت عليها حياة المجتمع البشري للأمة المصرية القديمة. وقد هو في ظلام شامل أمل الرجال المفكرين – مثل كاهن عين شمس – في هذه الحياة والحياة المقبلة، ولم يكن في مقدور أحد حتى إليه الشمس نفسه كشف هذه الغمة؛ إذ في خلال حياة قومية دامت نحو ألفي سنة قد أقامت الإنسانية المنظمة بعض القيم الأخلاقية التي كان يُتَّنَّظر لها الدوام والاستمرار، ولكن ما كان يعتز به القوم من تلك القيم الأخلاقية قد محي كلية.

وقد كان ذلك أول عصر معروف في التاريخ كُشف فيه عن الأوهام الاجتماعية، على أن مثل ذلك الانهيار التام الظاهري قد حاق بالأمم البشرية مراراً عدة منذ ذلك العهد، وكان آخر تلك الانهيارات ما حدث بنا بعد الحرب العالمية مما لا يزال يخيم علينا لأن بوياته. فهل كان العويل على تلك الحال هو الجواب الوحيد الذي أجاب به المصريون الأقدمون حينما كانت تلك الأشباح التي تقشعر منها الأبدان تخيم حولهم؟!

وإننا نرى من تناهيتنا نحن الذين لا نزال نحارب الفساد ونعالج سوء الإدارة الموجودين للآن في الحكومة البشرية في جميع العالم، أنه من الأمور الهامة في نظرنا أن ننتبه ما أجاب به أولئك القوم، الذين مضى على زمنهم ٤٠٠٠ سنة، من جواب جريء وأفكار صائبة عندما وجدوا أنفسهم قد أصبحوا مغمورين في مثل تلك النكبة التاريخية الأولى التي حفظتها لنا الوثائق الإنسانية القديمة المدونة.

## الفصل الحادي عشر

# الأنبياء الاجتماعيون الأوائل وفجر المسيحية (التبشير)

إن ما أبرزه لنا كُلُّ من ذلك الرجل التعس وكاهن عين شمس المسماى «خِبرو رع سُبِّ» من سوء الظن المطلق بالحياة الدنيا، لم يكن أمراً عاماً؛ إذ كان يوجد رجال مفكرون لا يزالون يمنون أنفسهم بدنو الأيام ذات الأحلام السعيدة في المستقبل القريب، وذلك بالرغم مما يعرفونه عن فساد المجتمع، وما ترتب على سوء الحكم في البلاد من النتائج الوخيمة (يعني خسوف ماعت).

ولما كان تدهور البلاد الإداري نفسه له دخل عظيم في وقوع تلك النكبة الاجتماعية بالبلاد، فقد جعل ذلك بعض المتفائلين يعتقدون بأن قيام حكومة أحسن حالاً مما هم فيه خليق بأن يعيده النظام المنشر ويعلن قドوم يوم أكثر إشراقاً، بل انبثاق فجر «عهد ذهبي»، وإذا كانت الحال كذلك فهلموا إلى حكومة حسنة وليخسأ الفساد!

تلك هي الألفاظ التي ذاعت وشاعت إذ ذاك، على أنه لو كان في مقدور أولئك المفكرين الذين يرجع تاريخهم إلى نحو ٤٠٠ سنة مضت للآن، أن ينظروا إلى المستقبل البعيد، وهم بحسب ما وصلت إليه معلوماتنا أول من حاولوا أن يوجدوا حكومة صالحة،

لفقدوا شيئاً من شجاعتهم عند إنعام النظر في تحقیقات نظام «تمانی»<sup>١</sup> أو محکمة «کابون».٢ وكيف على كل حال يستطيع الوصول إلى حکومة أحسن حالاً مما كان؟ إن الجواب عن ذلك كان واضحًا جليًّا عند المفكير الاجتماعي القديم، فقد كان بعض أولئك المفكرين مقتنعاً بإمكان الدخول في عصر جديد على أساس جيل من الموظفين الأماناء العدول، ورأى آخرون أن تحقيق ذلك يتأنى على يد ملك عادل مخلص مجدد ينقذ المجتمع مما فيه.

فعندما فحص رجال الطائفة الأولى الحياة رأوا وجوب التمسك بالمبادئ العملية السليمة للحياة الحقة التي يمكن أن تطبق على الحياة اليومية لطائفة الموظفين، وهؤلاء المفكرون كانوا لا يزالون يؤمنون بوجوب سيادة الحق الخالد؛ الذي هو «ماعت» القديمة، وقد استمروا على تمسكهم بأهداب ذلك الأمل ووجوب إعادةتها للسيطرة على الحياة المصرية. وهذه الآراء قد عبر عنها في مقال يمكننا أن نسميه «الفلاح الفصيح»، ومن حسن الحظ أن ذلك المقال لم يصل إلينا عن طريق نسخة متاخرة محرفة مثل الكثير غيرها من وثائق ذلك العصر التي وقعت بأيدينا، بل بقيت محفوظة حتى وصلت إلينا في لفافة من البردي الفخم الذي كتب في ذلك العصر الإقطاعي، وتلك اللفافة محفوظة الآن بمتحف «برلين».

على أننا لم نهتِ إلى معرفة اسم مؤلفها، وهو أمر جرت به العادة في مخلفات ذلك العصر المجهول. وقد وضع المؤلف بين أيدينا في ذلك المقال مناقشاته في هيئة قصة شرقية ممتعة مؤلفة، ضمنها وهي في شكلها المسرحي سلسلةً من الأبحاث عن خلق الموظف المستقيم وما انطوت عليه روحه، وما ينجم عن ذلك من إقامة العدالة الاجتماعية والإدارية نحو الفقير.

ولعلنا بهذه المناسبة نذكر الكلمات الدالة على اليأس التي فاه بها «خ-خبو-رع-سن» حيث قال: «وصار الرجل الفقير لا قوة له تحميء من هو

<sup>١</sup> تمانی Tammany: نظام ديمقراطي في مدينة نيويورك، وهذا النظام له سمعة سيئة للأثر الفاسد الذي أحدثه في سياسة المدينة.

<sup>٢</sup> کابون Capone: هو أحد مشاهير الأشقياء في أمريكا، وقد بقي طليقاً يعيش في الأرض الفساد عدة أشهر بسبب الرشوة، ولما ألقى القبض عليه في النهاية بدأت محكمته بصعوبة كبيرة، ويرجع السبب في ذلك إلى الرشوة التي كان يأخذها شهود الزور من جهة وإلى إرهاب كل من كان يتقدم للشهادـة ضده من جهة أخرى.

أقوى منه». ولعلنا كذلك نذكر أن «ميريكارع» قد حدثه والده فيما نصحه به قائلاً له: «إن الموظف الذي يقول: «ليت لي» ليس عادلاً، بل يظهر التحيز إلى جانب الفرد الذي بيده الهدية (يعني الرشوة)». وقد كان العلاج الذي نُصح به الأمير «ميريكارع» من والده في «أنهانسيه» لإصلاح تلك الحال هو أن يجعل لكل موظف مرتبًا وفيراً.

وسنرى الآن أن ذلك العلاج وحده كان غير ناجع؛ لأننا سنجد فيما يأتي بعد، أنه وقع على مشهد من القصر الملكي بجوار «أنهانسيه» اضطهاد غاشم أقدم على ارتكابه موظف فاسد الأخلاق في ضيعة «المدير العظيم لبيت الملك» في ذلك الزمن، وهو يدل دلالة قاطعة على أن الوظيفة ذات المرتب الضخم لا تغرس في نفس صاحبها العدالة، ولن تغنى الفقر شيئاً من اضطهاد رجال الحكومة له.

ومن الأمور الشائقة أن نرى ذلك المفكر القديم الذي كتب «قصة الفلاح الفصيح» منذ ٤٠٠٠ سنة وهو يجاهد ليظفر بالغلبة على تلك العقبة الكأداء، عقبة فساد الحكم التي بقيت منذ ذلك العصر من أعقد المسائل المستعصية على المشرفين على الإدارة في الشرق، وهي في الواقع مسألة لم يهتدِ إلى حلها حلاً كاملاً للآن في مصر الحديثة حتى بعد وجودها تحت الإدارة الإنجليزية الحاذقة المجربة.

ومجمل هذه القصة أن فلاحاً من أهالي إقليم «الفيوم» في منطقة وادي النطرون الواقعة في الصحراء الغربية كان يقطن قرية تسمى «حقل الملح»، وجد أن مخزن غلال أسرته أشرف على النفاد، فحمل قطبيعاً صغيراً من الحمير بحاصلات قريته وسار به نحو مدينة «أنهانسيه» الواقعة بالقرب من مدخل «الفيوم»، يريد أن يستبدل بحاصلاته غلالاً، وكانت الحالة تقتضي عليه المرور من طريق به منزل رجل يدعى «تحوتى ناخت»، وهو موظف صغير من موظفي «رنزي» الذي كان إذ ذاك من الأشراف، وكان يحمل لقب «المدير العظيم لبيت الفرعون». وكانت بلدة «أنهانسيه» مقراً للملك، فعندما رأى «تحوتى ناخت» حمير الفلاح تقترب منه دبر حيلة لاغتصابها بما عليها، فأرسل على الفور أحد الخدم إلى منزله فجاء بصناديق مملوءة من نسيج الكتان، فأخرج التسريح ونشره على الطريق العامة حتى غطأها كلها، من حافة حقله المزروع قمماً الواقع على الجانب الأعلى من الطريق إلى ماء الترعة الذي يقع في الجانب المنخفض منها.

وكان ذلك الفلاح البريء - كما تقول القصة - يتقدم في سيره «على الطريق العامة لكل الناس» وهي التي سدها «تحوتى ناخت» المذكور بنسيجه ذلك - ويلاحظ هنا ما تكشف عنه عبارة كاتب القصة من الغضب - ولما كان الفلاح يخشى السير في

الماء الذي في الجهة المنخفضة من الطريق فإنه آثر السير بحميره المحملة في الجهة العليا منها محازياً حافة حقل القمح، وفي أثناء السير التقم أحد الحمير بкус سيقان من جذور ذلك القمح المغربي، فتهيأت بذلك في الحال الفرصة المدبرة التي تمناها «تحوتي ناخت» الماكر الذي كان يترقب ذلك عن كثب. وفي هذا اللحظة تقدم الفلاح إلى «تحوتي ناخت» مقدماً له الاحترام والخضوع بكلامه وهيئته، ولكن بما لا يحيط من كرامته، فما كان من «تحوتي ناخت» المذكور إلا أن زاجر وسخط وبقى على الحمير. عند ذلك عاود الفلاح إيضاح ظروفه في أدب واحتشام، ثم أردفه باحتجاج جريء فانبهر يقول: إن طريقي مستقيمة، وقد سُد أحد جانبيها، وعلى ذلك سرت بحميري على تلك الحافة. أتغتصب حميري لأن واحداً منها التقم ملء فيه من سيقان قمحك؟ إني أعرف رب هذه الصيغة، فهي ملك «مدير البيت العظيم» «رنزي بن مرو»، وأعرف أنه هو الذي يقضى على كل سارق في أنحاء هذه البلاد، فهل أُسرق في ضياعته؟

فلما أحفظت «تحوتي ناخت» جسارة هذا الفلاح أمسك بغضن من الأئل الأخضر وأخذ يضرب فريسته بدون رحمة ولا مبالغة بصياغ الفلاح واحتجاجاته المتكررة، واستفاق كل الحمير إلى منزله، وقضى الفلاح المسكين أربعة أيام يرجوه فيها إرجاع الحمير بدون جدوى، وطوال هذه المدة كان يتآلم لبعده عن أسرته التي أشرفت على الموت من الجوع، فصمم على رفع شکواه إلى «مدير البيت العظيم» نفسه الذي حدث في ضياعته ذلك الاعتداء الصارخ، وزاد الفلاح شجاعة في رفع شكايته إليه ما اشتهر به «مدير البيت العظيم» من حبه للعدالة حتى صار مضرراً للأمثال في عدالته. وبينما يقترب الفلاح من المدينة إذ قابله لحسن حظه «مدير البيت العظيم» المقصود خارجاً من باب ضياعته الواقعة على النهر وهو يسير في طريقه للركوب في قاربه الرسمي في الترعة. وعند ذاك استطاع الفلاح، بما أوتيه من أدب جم وسيطرة على أساليب البيان وتوجيه للأقوال الحسنة التي تليق مثل ذلك المقام، أن يسترعي أذن ذلك الرجل العظيم، فأصفعه إليه بعض لحظات في أثناء مسيره لركوب قاربه، ثم أرسل بأحد خدمه ليسمع قصة ذلك الفلاح، فلما رجع الخادم وأخبر «رنزي» بتلك السرقة التي ارتكبها «تحوتي ناخت» لم يسع «مدير البيت العظيم» إلا أن يبسط ذلك الأمر على حاشيته من الموظفين، فكان جوابهم إزاء ما حصل هو بيت القصيد الذي احتال المؤلف بمهارته حتى جعله فرسته لأن يضع أمام القارئ — بدون تعليق — صورة واضحة للمعاملة الشائعة التي كانت تقابل بها مثل شكایة ذلك الفقير في الدوائر الحكومية؛ إذ انحاز في الحال زملاء مدير البيت إلى جانب مرءوسهم «تحوتي

ناخت» السارق؛ ولذلك كان جوابهم على «رتزي» جواباً ملؤه عدم المبالغة، قائلين له: «إن القضية يحتمل أن تكون قضية فلاح قد دفع ما يستحق عليه من الضرائب إلى رئيس غير رئيسه خطأ، وإن «تحوتي ناخت» قد استولى على ما يستحقه من الضرائب بحق من الفلاح.» ثم تساءلوا بغضب: «هل يعاقب «تحوتي ناخت» بسبب قليل من النطرون والملح؟ أو على أكثر تقدير في موضوع كهذا، يصدر إليه الأمر بإعادتها، وهو بلا شك معيدها له!» ومما يلفت النظر هنا وينطبق على ما اعتادته طبقة أولئك الموظفين أنهم تجاهلو الحمير كلية، وهي التي كان ضياعها معناه موت ذلك الفلاح وأسرته جوعاً.

وفي ذلك الوقت نفسه كان الفلاح واقفاً على مقربة يسمع بضياع ماله وخرابه المحتم، يتغاضى عنه رجال السلطة ويتجاهلون أمره. وفي تلك الأثناء كان «مدير البيت العظيم» يجلس شبه حالم في صمت. وهذا المشهد يمثل لنا باختصار طابعاً طبعـت به عصور كاملة من التاريخ الاجتماعي في الشرق، فمن ناحية نرى تلك الطائفة المنعمـة من أتباع ذلك الرجل العظيم، بما نشـوا عليه من المطاوعة والملـق، وهم في ذلك يـمثلـون الطرازـ الغـالـبـ في طبقةـ الموظـفـينـ. هذاـ منـ جهةـ، وـمنـ جهةـ أخـرىـ نـشـاهـدـ صـورـةـ ذـلـكـ الفـلاحـ المـنـكـودـ الحـظـ الـذـيـ لاـ صـدـيقـ لـهـ يـنـصـرـهـ وـقدـ اـغـتصـبـ مـتـاعـهـ فـتـمـثـلـ فـيـهـ صـورـةـ مؤـثـرةـ لـلـمـطـالـبـةـ بـالـعـدـالـةـ الـاجـتمـاعـيـةـ. وهذاـ المنـظـرـ يـعـدـ منـ أـقـدـمـ الـأـمـثلـةـ الدـالـلـةـ عـلـىـ الـمـهـارـةـ الـشـرقـيـةـ فـيـ تصـوـيرـ الـمـبـادـيـعـ الـمـعـنـوـيـةـ فـيـ شـكـلـ موـاـقـفـ مـلـمـوـسـةـ، وهـيـ التـيـ صـورـتـ فـيـماـ بـعـدـ أـبـدـعـ تصـوـيرـ فـيـ أـقـوالـ «ـعـيـسـىـ»ـ —ـ عـلـيـهـ السـلـامـ.

أما ما كان من شأن ذلك الفلاح، فإنه لما رأى أن «مدير البيت العظيم» لم يحر جواباً، حاول مرة أخرى أن ينجي نفسه وأسرته من الموت الذي كان يتهـددـهـمـ جـمـيعـاـ بـسـبـبـ الجـوعـ، فـتـقـدـمـ إـلـىـ الـأـمـامـ خـطـوـةـ وـخـاطـبـ بـفـصـاحـةـ مـدـهـشـةـ ذـلـكـ الرـجـلـ العـظـيمـ الذـيـ كـانـ قـضـيـتـهـ الآـنـ بـيـنـ يـدـيهـ، مـتـمـنـيـاـ لـهـ سـيـاحـةـ طـيـبـةـ عـنـ نـزـولـهـ فـيـ قـارـبـ الذـيـ كـانـ فـيـ التـرـعـةـ، ثـمـ لـهـجـ بـشـهـرـةـ «ـمـديـرـ الـبـيـتـ الـعـظـيمـ»ـ فـيـ فعلـ الخـيرـ، مماـ كـانـ يـعلـلـ بـهـ نـفـسـهـ عـنـ رـفـعـ قـضـيـتـهـ إـلـيـهـ، فـكـانـ مـنـ قـوـلـهـ لـهـ: «ـلـأـنـكـ وـالـدـ الـيـتـيمـ وـزـوـجـ الـأـرـمـلـةـ وـأـخـ لـنـ هـجـرهـ الـأـهـلـوـنـ وـسـتـرـ مـنـ لـاـ أـمـ لـهـ، دـعـنـيـ أـضـعـ اسمـكـ فـيـ هـذـهـ الـأـرـضـ فـوـقـ كـلـ قـانـونـ عـادـلـ. يـاـ أيـهـاـ القـائـدـ الذـيـ لـاـ يـشـوـبـهـ طـمـعـ، وـيـاـ أيـهـاـ الرـجـلـ العـظـيمـ الذـيـ يـتـجـنـبـ الصـغـائـرـ وـيـحـطـمـ الـخـلـمـ وـيـثـبـتـ الـحـقـ، أـجـبـ إـلـىـ الصـيـحةـ الـتـيـ يـنـطـقـ بـهـاـ فـمـيـ، فـإـذـاـ تـكـلـمـ فـعـلـكـ أـنـ تـسـمـعـ،

أَقْمِ العَدْلَ أَنْتَ يَا مِنْ قَدْ مُدْحَتْ، وَيَا مِنْ يَمْتَدِحَهُ الْمَدْوَحُونَ. اكْشِفْ عَنِ الْضَّرِّ، انْظُرْ إِلَيْ فَإِنِي أَحْمَلُ أَثْقَالًا فَوْقَ أَثْقَالٍ. حَقْقُ أَمْرِي، انْظُرْ، فَإِنِي فِي حِيرَةٍ.<sup>٣</sup>

وقد شعر «مدير البيت العظيم» بسرور عظيم من لباقه الفلاح، الخارقة للعادة، البارادية في حسن منطقه وفصاحة لسانه، حتى إنه تركه دون أن يقطع في قضيته برأي، وذهب على الفور إلى البلاط حيث قال للملك: «يا مولاي، لقد عثرت على أحد أولئك الفلاحين يحسن القول بحق». فسُرَّ الملك سروراً عظيماً، وكلَّف «مدير البيت العظيم» أن يصحب الفلاح معه دون أن يقطع في قضيته برأي؛ رغبة في أن يرتجل له الفلاح خطيباً أخرى أيضاً. وكذلك أمر الملك بتدوين أقواله بدقة، وأن يقدم له الطعام وكل ما يلزمها، وأن يرسل خادم إلى قريته ليتحقق أن أسرته ليست في حاجة إلى شيء ما خلال تلك الفترة التي يقضيها عند الملك. وقد نتج عن تلك الإجراءات أنأخذ الفلاح يلقي على أسماع «رنزي» ما لا يقل عن ثمانى شكايات.

وعند هذه النقطة تنتهي هذه المقدمة التمثيلية، وهي التي كان الغرض منها أن تسburg على ذلك المقال الاجتماعي ثواباً يجعله في صورة قصة، وبعد ذلك تبتدىء الخطاب الثمانية التي يتتألف منها جميعاً ذلك المقال الاجتماعي.

وتلك الخطاب الموجهة إلى «مدير البيت العظيم» «رنزي» تصوّر لنا في أول الأمر خيبة الأمل المحزنة التي صادفها الفلاح في اعتقاده بما اشتهر به ذلك الرجل العظيم من أنه لا يحييد عن العدل.

وعلى ذلك يبتدىء خطابه الثاني بالتقريع، فيمقاطعه «رنزي» في ذلك بالتهديد، فلا يثنى ذلك من عزم الفلاح ويواصل تقريعه.

أما خطابه الثالث فيعود فيه إلى مدائح كالتى كان ذكرها في أول شكاياته إلى «رنزي»، فتراه يقول: «يا أيها المدير العظيم للبيت الملكي، مولاي، إنك «رع» رب السماء مع حاشيتك، إن أقوات بنى الإنسان منك؛ لأنك كالفيضان، وأنت إله النيل الذي يخلق المراعي الخضراء ويمد الأرضي الظاهرة، ضيق الخناق على السرّاق، واحمِ التعبس، ولا تكون كالسيل ضد الشاكبي. احذر، فإن الأبدية تقترب، وفضل أن تعمل حسب المثل

<sup>٣</sup> إن خاتمة هذا الكلام في بردية أقدم من هذه في «برلين» تُقرأ كالتى: «حقق أمري (أو افحص أمري)، انظر إني قليل».

القائل: «إن نَفْسَ الْأَنْفِ إِقَامَةُ الْعَدْلِ أَوُ الْحَقُّ (ماعت)»، ونَفْذُ العَقَابِ فِي مَنْ يَسْتَحِقُ  
الْعَقَابَ، وَلَيْسَ هُنَاكَ شَيْءٌ يَعْدَلُ اسْتِقْمَاتَكَ. هَلْ يَخْطُئُ الْمِيزَانُ؟ وَهَلْ تَمِيلُ عَارِضَةُ  
الْمِيزَانِ إِلَى أَحَدِ الْجَانِبَيْنِ؟ ... لَا تَنْتَقِنْ كَذِبًا؛ لِأَنَّكَ عَظِيمٌ (وَأَنْتَ بِذَلِكَ مَسْؤُل)، لَا تَكُنْ  
خَفِيًّا؛ لِأَنَّكَ ذُو وَزْنٍ، وَلَا تَتَكَلَّمُ بِهَتَّانًا؛ لِأَنَّكَ الْمَوازِينُ، وَلَا تَحِيدَنَّ؛ لِأَنَّكَ الْاسْتِقْمَاءَ. افْهَمْ  
أَنَّكَ الْمَوازِينُ سِيَانٌ، فَإِذَا مَالَتْ فِيْكَ تَمِيلٌ (كَذِبًا)، وَلِسَانُكَ هُوَ الْمُؤْشِرُ الْعُمُودِيُّ لِلْمِيزَانِ،  
وَقَلْبُكَ هُوَ الْمُثْقَالُ، وَشَفَتُكَ هُمَا ذَرَاعَاهُ». «

وَهَذِهِ الْمَقَارِنَاتُ بَيْنَ أَخْلَاقِ «مَدِيرِ الْبَيْتِ الْعَظِيمِ» وَبَيْنِ الْمَوازِينِ تَظَهُرُ مَرَاتٍ مُتَكَرِّرَةٍ  
فِي خَطْبِ ذَلِكَ الْفَلَاحِ،<sup>٤</sup> وَالْعِبْرَةُ الَّتِي تَوْخَذُ مِنْ ذَلِكَ وَاضْحَىَتْ: إِذْ إِنْ مَفْتَاحُ الطَّرِيقِ الْحَقِّ  
بِأَيْدِيِ الْطَّبَقَةِ الْحَاكِمَةِ، فَإِذَا هُمْ أَخْفَقُوا فِي اتِّبَاعِهِ فَفِي أَيِّ مَكَانٍ يَمْكُنُ الْحَصُولُ  
عَلَيْهِ؟ إِذْ كَانَ الْمَرْجُوُ مِنْهُمْ أَنْ يَوْازِنُوا بَيْنَ الْحَقِّ وَالْبَاطِلِ ثُمَّ يَفْصِلُوا فِيهِ بِقَرْأَرٍ عَادِلٍ  
كَالْمَوازِينِ الْدِقِيقَةِ الَّتِي لَا تَخْطُىءُ. وَبِتَلْكَ الْكِيفِيَّةِ كَانَتِ الْمَوازِينِ تَوَلَّفُ رَمْزًا شَاعَ تَداوِلُهُ  
فِي الْحَيَاةِ الْمَصْرِيَّةِ حَتَّى صَارَتِ كَفَّتِ الْمِيزَانِ تَظَهُرَانِ (فِي النَّقْوَشِ) بِمَثَابَةِ رَمْزٍ مَجْسِمٍ  
لِتَصْوِيرِ مَحَاكِمَةِ كُلِّ رُوحٍ فِي عَالَمِ الْحَيَاةِ الْآخِرَةِ.

وَقَدْ وَجَدَتِ الْمَوازِينِ فِي ذَلِكَ الْمَقَالِ لَأَوْلَى مَرَةٍ فِي تَارِيخِ الْأَخْلَاقِ، وَقَدْ بَقَيَتِ صُورَتُهَا  
وَهِيَ مَنْصُوبَةٌ فِي يَدِ إِلَهِ الْعَدْلَةِ الْعَمِيَّاءِ رَمْزًا لِذَلِكَ إِلَى يَوْمِنَا هَذَا.

وَالْحَقِيقَةُ أَنَّ ذَلِكَ الرَّمْزَ تَرْجَعُ نَشَائِهِ إِلَى ظَهُورِهِ بَيْنِ رِجَالِ الْفَكْرِ فِي الْعَهْدِ الإِقْطَاعِيِّ  
بِمَصْرِ مِنْذُ أَرْبَعَةِ آلَافِ سَنَةٍ، وَلَمْ يَكُنِ الْأَمْرُ قَاصِرًا عَلَى تَصْوِيرِ الْمِيزَانِ بِأَكْمَلِهِ بِمَثَابَةِ  
رَمْزٍ لِلْاسْتِقْمَاءِ فِي ذَلِكَ الْعَهْدِ الإِقْطَاعِيِّ، بَلْ كَانَتْ أَجْزَاؤُهُ كَذَلِكَ تَسْتَعْمِلُ عَلَى الدَّوَامِ لِذَلِكَ  
الْغَرْضِ أَيْضًا؛ فَنَجَدْ «الْعَامُودُ» الَّذِي يَرْتَكِزُ عَلَيْهِ الْمِيزَانُ، كَمَا نَجَدْ «عَارِضَةُ» الْمِيزَانِ الَّتِي  
تَتَدَلِّلُ مِنْهَا كَفَتَاهُ، وَكَذَلِكَ نَجَدْ بِوْجَهِ خَاصٍ «خَيْطُ الْمِيزَانِ»، وَنَجَدْ «الْثَّقلُ» الْمَرْبُوطُ فِيهِ،  
وَهُوَ الَّذِي يَتَدَلِّلُ مِنْ قَطْعَةِ خَشْبِيَّةٍ بَارِزَةٍ عَنْ دُقَمِهِ الْعَامُودِ الَّذِي يَرْتَكِزُ عَلَيْهِ الْمِيزَانُ، وَنَجَدْ  
كَذَلِكَ «لِسَانَ» الْمِيزَانِ (الْمُؤْشِرِ) الَّذِي يَمْتَدُ عَمُودِيًّا إِلَى أَسْفَلِهِ مِنْ وَسْطِ الْعَارِضَةِ الَّتِي تَحْمِلُ  
كَفَّتِي الْمِيزَانِ وَيَتَحَرَّكُ مَعَهَا كَلَمَا تَحَرَّكَتْ. وَعَنْ الْوَزْنِ يُمْكِنُ مَوازِنَةُ الْلِسَانِ دَائِمًا بِخَيْطِ  
الْوَزْنِ الْمَعْلَقِ مِنْ خَلْفِهِ، حَتَّى إِذَا مَا كَانَ طَرْفُ الْلِسَانِ عَلَى اسْتِقْمَاءٍ وَاحِدَةٍ مَعَ خَيْطِ

<sup>٤</sup> وَهَذِهِ الْمَقَارِنَةُ كَانَ عَظِيمَهُ الْأَشْرَافُ فِي الْعَهْدِ الإِقْطَاعِيِّ مَغْرِمِينَ بِاستِعْمَالِهَا فِي النَّقْوَشِ الَّتِي كَانُوا  
يَدُونُونَهَا عَلَى لَوْحَاتِ قَبُورِهِمْ.

الثقل؛ فإن عارضة الميزان تكون أفقية تماماً وتكون الكفتان متوازنتين ومستويتين، وعلى هذا يكون خيط الميزان الذي لا يحيد هو الضابط الصحيح الذي يحفظ الميزان عن الخطأ.

ولا يفوتنا أن نلاحظ هنا أن الفلاح كان يذَّكر «مدير البيت العظيم» بظهوره أمام محاسبة الموزفين التي لا تتحيز إلى جهة دون الأخرى؛ إذ يقول له: «احذر لأن يوم الآخرة يقترب». وهذا المثل من الأمثلة القليلة التي يلتاجأ إليها في الشكايات بتحذير الظالم مما يتعرض له من المسئولية في الحياة الآخرة، ويوجد كذلك مثال آخر من ذلك النوع في تلك الوثيقة بالخطبة الثانية من خطب الفلاح.

وقد صارت الآن تهديدات الفلاح «لمدير البيت العظيم» أكثر مما يحتمل في شدتها أثناء وقوفه أمام القصر، ومن أجل ذلك أرسل خادمين ليجلدا ذلك الرجل التعبس، ولكن بالرغم من ذلك فإن الفلاح انتظر قدوم «رنزي» من غير خوف وهو خارج من معبد العاصمة وواجهه بخطبة رابعة، ثم تلاها بخطبة خامسة. وبالرغم من أن هذه كانت أقصر خطبه كلها فإنها أذنعوا في الاتهام؛ إذ يقول: «لقد نُصِّبت لتسمع الشكاوى، وتفصل بين المתחاصمين، وتضرب على يد السارق، ولكنك تحالف مع السارق، والناس تحبك رغم أنك معتٍ، ولقد نُصِّبت لتكون سداً للرجل الفقير يحميه من الغرق، ولكن انظر فإنك أنت فيضانه الجارف».

كل هذا و«رنزي» كان لا يزال ملازماً للصمت، فيبتدئ الفلاح خطابه السادس لاجئاً من جديد إلى عاطفة العدالة التي اتصف بها «مدير البيت العظيم» وما اشتهر به من حب الخير، فيقول له: «يا مدير البيت العظيم، اقض على الظلم وأقم العدل وقدم كل ما هو خير، وامح كل سيء، حتى تكون كالشبع الذي يقضي على الجوع، أو كاللباس الذي يخفى العري، أو كاسماء الصافية بعد سكون العاصفة الشديدة، أو كالنار التي تطهو الطعام، أو كالماء الذي يطفئ الغلة».

ولما استمر «رنزي» لا يحير جواباً أيضاً على ذلك الاستعطاف اهتاج الفلاح الشقي وعاد إلى نغمة القدر من جديد، فأخذ يقول له: «إنك متعلم، إنك مهذب، لقد تعلمت ولكن لا لتكون سارقاً، إنك متزوج لأن تفعل ما يفعله كل الناس، وقد وقع مثلك أقاربك في نفس الأحبولة. وأنت يا من تمثل الاستقامة بين كل الناس قد صرت على رأس البغادة في كل البلاد، إن البستانى الذي يزرع الشر، يروي حقله بالعسف ليثمر زرعه البهتان، وبذلك تغمر الضيعة بالشر».

ومع ذلك فإن هذه الاتهامات لم تحرك ساكناً قط عند «مدير البيت العظيم»، فأخذ الفلاح يفتتح خطبته السابعة، فيبدأ بالمدح المعتاد، فنراه يصف «مدير البيت العظيم» بأنه «السكان الذي توجَّه بأمره سفينة كل البلاد»، ثم يرجع فجأة إلى وصف حاليه التuese، فيقول: «إن جوفيٌ مفعم، وقلبي مثقل، وإن في السد لكسراً يتذدق منه الماء، ولهذا فإن فمي مفتوح ليتكلّم». غير أن استمرار تغاضي ذلك الحاكم وعدم اكتراشه، وهو ذو الشهرة الدائنة بالعدل والرأفة، قد زاد في غيظ ذلك الفلاح التعس وبلغ مبلغاً جعله يرى أن في صمت مدير البيت العظيم ما يطلق ألسنة أكثر الناس غباء وعيّاً، فنراه يقول له: «لا يوجد فرد صامت لا تحفذه حاليك إلى الكلام، ولا من نائم لا يجعله حاليك يستيقظ من رقادته، ولا من إنسان مكتئب إلا جعلته يثور، ولا من فم أرتتج عليه إلا افترت شفاته، ولا من جاهل إلا صيرته حاليك حكيمًا، ولا من غبي إلا جعلته حاليك يتعلم». «ولما لم يكن في مقدور ذلك الفلاح أن يكبح جماح غضبه، فإنه أخذ يلقي خطبته الثامنة، واستمر في قدره فيقول: «إن قلبك جشع، وذلك لا يليق بك، إنك تسرق، وذلك لا ينفعك ... إن الموظفين الذين نصّبوا لدرء الظلم هم مأوى لطلاقي العنان، وحتى الموظفين الذين أقيموا لمنع الظلم أصبحوا أنفسهم ظالمين».

ومع كل ذلك فإن ذلك الفلاح لم ينِ عن المطالبة بتحقيق العدالة؛ ولذلك يعود من جديد إلى المطالبة بها في أعظم عبارات فاه بها في ذلك المقال العظيم؛ إذ يقول: «أقم العدل لرب العدل وهو الذي أصبح عدله حقاً. أنت يا من تمثل القلم والقرطاس واللوح، بل تمثل «تحوت»؛ لأنك بعيد عن عمل السوء، على أن العدل عندما يكون قائماً يكون حقيقة عدلاً؛ لأن العدالة (يعني ماعت) أبدية، فهي تنزل مع من يقيمها إلى القبر عندما يوضع في تابوته ويثيرى على الأديم، واسمها لا يمحى من الأرض بل يذكر بسبب عدله، وهكذا تكون استقامة كلمة الله».

على أن السؤال الذي ينشأ عن ذلك طبعاً بعد ذكر هذه الكلمات المؤثرة هو: هل لا يزال هناك مجال للظلم رغم ذلك، ولقد أخذ الفلاح (يسأل هذا السؤال) فقال: «هل هو ميزان يد لا يحيد؟ هل هو ميزان ثابت لا ينحرف؟ أو هل مجرد العجز عن الوصول

<sup>٦</sup> «الجوف» (البطن) كان مقر العواطف، وتوجد نفس الفكرة تصف شاكياً خائفاً في نصائح «باتح حتب» يطلب فيها معاملة الشاكي بشفقة.

<sup>٧</sup> إله الكتابة والقضاء.

إلى تصحيح الخطأ المبين الذي حاقد به هو الدافع إلى هذا الموقف، مع أن الحاكم العادل الذي في قدرته أن يصلح هذا الخطأ كان حاضرًا منذ البداية؟ «إنك لم تكن مريضاً، إنك لم تفز، إنك لم تمت! [ولكن] لم تجازني حسب الكلمة الطيبة التي خرجت من فم «رع» نفسه وهي: «تكلم الصدق وافعل الصدق؛<sup>7</sup> لأنه عظيم ولأنه قوي ثابت، والجزاء عليه سيلاقيك وسيتبعك حتى الشيخوخة الموقرة»..

ولما لم يُفهِّم «رنزي» بجواب على هذه الكلمات السامية، رفع الفلاح صوته عالياً مرة أخرى، وألقى مرافعته النهاية اليائسة وهي خطبته التاسعة، التي يذَّكر فيها «مدير البيت العظيم» بخطر الانضمام إلى جانب الغش؛ لأن من يأتي فعلًا كهذا «لا يرزق أولاً» ولا يجد من يرثه على الأرض، ومن يقلع في سفينته (الغش) فلن يرسو على الأرض ولن تربط مراسيم سفينته في الميناء ... ومن لا يكتثر لا أمن له، ولا صديق لمن يصم أذنه عن الحق، والجيش لا يحظى بيوم سعيد ... انتظر فإني أبْث شکواي إليك ولكنك لا تنصل، فسأذهب إذن وأبْث شکایتی منك إلى آنوب».

ولما كان «آنوب» هو إله الموتى فإن الفلاح كان يقصد من ذهابه إليه أنه سينتحر، وعندئذ يرسل «مدير البيت العظيم» خادمه ليجيء بالفلاح ثانية بعد أن هم بالرحيل، وإذا ذاك يتبدلان سوياً بعض العبارات المبهمة المعنى. على أن «رنزي» كان في خلال ذلك الوقت قد دُون في بردية جديدة كل شكايات الفلاح بحسب ترتيبها، والمفروض أن ما انحدر إلينا من تلك الوثائق هو نسخة من هذه البردية، ولكن مما يؤسف له أن خاتمتها ممزقة أشد التمزيق، ويمكننا أن ندرك أن لفيفه البردي التي أعدها أمناء أسرار «رنزي» قد حملها «رنزي» هذا إلى الملك، وقد وجدها الملك «سارة لقلبه أكثر من أي شيء في كل البلاد».

وبعد ذلك يأمر الملك «مدير البيت العظيم» أن يفصل في قضية الفلاح، وإذا ذاك يحضر المختصون بهذا العمل سجل الضرائب الذي يحدد الناحية التابع لها ذلك الفلاح بالصفة الرسمية، كما يبين موقفه القانوني والاجتماعي وعدد أفراد أسرته ومقدار ثروته، ثم يعقب ذلك في الوثيقة بعض كلمات مفتتة، يقل عددها عن اثنين عشرة كلمة، يمكننا

<sup>7</sup> في كلام كهذا يجدر بنا أن نذكر أن كلمة الصدق «ماعت» هي دائماً نفس الكلمة التي يستعملها المصري لتدل على «الحق» و«العدالة» و«العدل» حسب المقام الذي تقع فيه، ففي مثل المقام الذي نحن بصدده الآن لا يمكننا أن نميز أي معنى يقصد الفلاح بالذات من معاني هذه الكلمة دون الأخرى.

أن نفهم منها على وجه التقريب أن «تحوتي ناخت» قد عوقب، وأن ممتلكات ذلك الموظف الجشع المغتصب قد أعطيت للفلاح.

ومما يسترعي النظر حقاً أن نجد أشراف رجال البلاط الفرعوني منذ أربعة آلاف سنة مضت يهتمون بإسعاد حال الطبقات الدنيا لدرجة أنهم كانوا يكلفون أنفسهم مشقة تدوين مثل تلك المقالات، التي لم تكن بداعية إلا بمثابة دعاية إلى نظام قوامه العدل والشفقة بالفقراء. وأمثال أولئك الرجال كانوا حملة أفلام لإعلان حرب مقدسة لنصرة العدالة الاجتماعية، وقد جعلوا ذلك المقال بالذات ممتنعاً في قراءته لطبقة الأغنياء الموجه إليهم ذلك المقال. وبالرغم من الغموض المستمر في لغته، وأسلوبه الرنان واستعاراته القوية وتشبيهاته الغريبة، مما جعل الكثير من فصاحة ذلك الفلاح مستعصية الفهم على أبناء هذا العالم الحديث، فإن ذلك المقال قد اكتسب في عصره مكانة جعلته أدباً من الطراز الراقي. ولا شك أنه كتب بالأسلوب الذي كان مستحسناً عند أهل ذلك العصر، وأن ذلك التهكم الفكه اللاذع الذي يبدو في بعض نواحيه كان مما يزيد في شهرته الأدبية عند قدماء المصريين الذين كانوا محبين بطبيعتهم للتفكه، ولكنه مع ذلك كان أدباً يرمي إلى غرض خلقي.

وقصة ذلك الفلاح الفصيح تعد تصويراً حياً ناطقاً عن عجز أولئك الموظفين الأمناء إذا لم يكن يشد أزرهم ملك عادل رعوف، وقد كان هناك في ذلك العصر مفكرون اجتماعيون يحسون بالحاجة إلى وجود حاكم عادل، وكان من بين الحكماء الذين يتطلعون إلى وجود مثل هذا الملك العادل، الحكيم «إبور»، وهو أحد الأئباء الاجتماعيين الذين عاشوا في ذلك العصر العظيم، وقد ألف مقالاً في شكل تمثيلي مؤثر، لم يقتصر فيه على اتهام أهل عصره بحرارة فحسب، بل ضمن مقاله أيضاً وصايا إيجابية يرمي من ورائها إلى إيجاد نهضة يتجدد بها المجتمع، بل ذهب به الأمل أيضاً إلى ترقب عصر ذهبي يأتي به ذلك الإصلاح المنشود.

وتلك «الوثيقة» المذكورة تعد من أهم الوثائق التي تسترعي النظر بين كافة مجموعة تلك المقالات الاجتماعية والخلقية التي كُتبت في ذلك العهد الإقطاعي، ويصح لنا أن نسميها «تحذيرات إبور». ^ ومما يدعو إلى الأسف أن بداية هذه البردية قد فقدت،

<sup>^</sup> وقد ترجمها الأستاذ «جاردنر» في طبعة ستبقى نموذجاً. راجع: Alan H. Gardiner, The Admonitions of An Egyptian Sage, Leipzig (1909)

وهي الجانب الذي كان يحتوي على بيان الأحوال التي دعت الحكيم إلى الإدلاء بتحذيراته الواردة في هذه الوثيقة، وإن كانت تلك الأحوال في ظواهرها الرئيسية واضحة. ويمكن تلخيص تلك الوثيقة فيما يأتي: يقوم الحكيم «إبور» بإلقاء اتهام طويل مفعم بالغصب عن حالة عصره أمام ملك (لم يعرف اسمه بالتحقيق الآن)، وبحضور آخرين يتحمل أنهم كانوا حاشية ذلك الملك مجتمعين عنده في ذلك الوقت، وينتهي بالنصيحة والتحذير من الإهمال في الأخذ بالإصلاح، ويلي ذلك رد قصير من جانب الملك، ثم ينتهي المقال بتعليق قصير للحكيم المذكور على الرد الملكي.

وهذا الخطاب الرئيسي الطويل الذي قام بإلقائه ذلك الحكيم يشغل الجانب الأكبر من المقال، كما أن الاتهام يشغل من الخطاب ما لا يقل عن الثلثين [أي بنسبة نحو عشر صفحات من الأربع عشرة صفحة التي يحتويها الخطاب]، على أنه لم يراع في ذلك الاتهام أي ترتيب منطقي في عناصره، بالرغم مما بذل من الجهد الظاهر في تنسيق أقوال ذلك الحكيم بوضعها على هيئة مقاطع مقفاة، وكل مقطوعة منها تبدئ بنفس العبارة السابقة لها، على النمط الذي رأيناها في شعر الرجل التعس.

وسنحاول في الفقرات التالية أن نلخص أهم محتويات ذلك الاتهام على أساس المواضيع التي تناولها، كما أتنا سنورد بعض العبارات بنصها ليتبين منها نوع الكلام الذي أفضى به ذلك الحكيم. ولما كانت هذه البردية ممزقة، ولغتها عويبة صعبة، فإن ترجمتها ترجمة متصلة من الأمور المستحيلة، حتى ولو توافرت الشروح التي تكفل إزالة هذه الصعوبة.<sup>٩</sup>

يببدأ ذلك الحكيم بإلقاء نظرة ثاقبة على نظم الحياة لأهالي وادي النيل في ذاك الوقت، فيجد أن كل شيء قد آل إلى الفوضى، فالحكومة قد وقفت حركتها تقريباً، «وقوانين قاعة العدل قد أُلقي بها ظهرياً، فصارت تدوسها الناس بالأقدام في الحال العامة، والفقراء يغضونها على قارعة الطريق». <sup>١٠</sup>

<sup>٩</sup> ترجم القطع المقتبسة هنا معظمها من ترجمة «جاردنب» الذي كان محترساً في ترجمته مما يستحق عليه الثناء.

<sup>١٠</sup> لقد كانت هذه فعلة شناع في نظر النظام المصري إذا كان سحب الكتابات والوثائق من المصالح العامة للاستشهاد بها أو للاظاع عليها من الأمور المنظمة تنظيماً دقيقاً، فالقواعد التي كانت تحدد وظيفة الوزير قد بقيت لنا. راجع: Breasted, Ancient Records of Egypt, Vol. II, P. 279

ويرجع السبب في سوء النظام هذا إلى حالة الهياج والحروب الدائرة في داخل البلد: «فالرجل يضرب أخيه من أمه، فما العمل في ذلك؟ ... انظر فإن الرجل يذبح وهو بجانب أخيه، في حين أن أخيه يتركه حتى ينجو هو بنفسه ... والرجل ينظر لابنه نظرته إلى عدوه ... ويذهب الرجل إلى الحرش والزرع وهو مسلح بدرعه ...»

ويضاف إلى سوء النظام وإلى الثورة الداخلية أهواى الغارات الأجنبية على البلد، فإن أملاك مصر بعد أن صارت فريسة لسوء النظام والفتنة الضاربة أطنابها بالبلاد قد صار رجالها أيضًا غير قادرين على صد غزوات الأسيويين عن حدود شرق الدولة، وحاق الهلاك بالأملاك المصرية ووقف سيل الحركة الاقتصادية: «انظر، فإن كل أصحاب الحرف لا يقومون بأي عمل قط، وأعداء البلد يفقرونها في حرفها، [انظر، إن الذي يحصل] المحصول لا يعرف عنه شيئاً، ومن لم يحرث الأرض [يملاً أهراه] ... انظر، إن الماشية قد تُركت ضالة في السبيل، ولا يوجد أحد يجمعها ويلم شتاتها، فكل إنسان يأخذ لنفسه منها ما يسمى (يعني بالكتي) ... والحروب الداخلية لا تأتي بضررية ... وما فائدة بيت المال الذي لا دخل له؟»

والتجارة الخارجية تنحط وتختفي في مثل تلك الأحوال التي كانت عليها داخلية البلد «فأصبح القوم لا يقلعون بسفنهم شمالاً إلى «جبيل»<sup>١١</sup> وإن ماذا نصنع للحصول على خشب الأرز اللازم لمومياتنا، وهو الذي من خراجه تدفن الكهنة، ومن زيته تحنط النساء حتى بلاد «كريت»، وقد أصبحت (يعني الأخشاب) لا ترد؟»

والوقوع في مثل تلك الأحوال كان محتملاً: لأن الأمن العام والتجارة قد اخترقى أثربهما، وبالرغم من أن الطرق كانت محروسة فإن الناس كانوا يتصرفون في الأدغال حتى يمر السائح الذي دهمه الليل ويسلبوه ما يحمل ويجردوه مما معه بالعصي ويذبح ذبحاً شنيعاً. «وفي الحق أن البلاد كانت تدور على عقبها (أي إن نظام الأشياء مقلوب رأساً على عقب) كما تدور عجلة صانع الفخار، فمن كان لصاً صار رب ثروة، والغني صار إذ ذاك إنساناً منهوباً». وهكذا انقلب أوضاع كل الأشياء، طبقاً لما يدل عليه مفهوم تشبيهها بعجلة صانع الفخار، فانهارت الشئون الاجتماعية انهياراً تاماً.

وإننا نجد في أطول مجموعة من فقرات تلك الوثيقة — التي أنشئت على و蒂رة واحدة — أن ذلك الحكيم يضع أمامنا صور تغير الأحوال بالنسبة لأفراد معينين وطبقات

<sup>١١</sup> وكانت ببلوص (جبيل) في ذلك العهد أعظم ثغر تجاري في فينيقيا.

خاصة من المجتمع، ففيما يحيى في الفقرة الواحدة بين ما كان عليه الماضي وما هو جاري في ذلك الوقت؛ إذ نراه يقول: «انظر، إن الذي لم يكن يملك زوجاً من الثيران صار الآن صاحب قطيع منها، وذلك الذي كان لا يجد ثوراً لحرثه صار الآن يملك قطيعاً. انظر، إن الذي لم يكن يملك غلالاً صار الآن صاحب مخازن من القمح، وذلك الذي كان يذهب للبحث عن الغلال لنفسه صار هو الآن يخرجها من مخزنه.»

ولا شك أن للانحطاط الخلقي شأنًا في ذلك الخراب الشامل الذي حاصل بالبلاد، وإن كان لم ينص صراحة على أنه هو السبب الظاهري لذلك البؤس العام؛ إذ نراه يقول: «إن التحلي بالفضائل يسير وهو محزون لما حدث في البلاد.» ويقول آخرون: «لو كنت أعلم أين يوجد الإله لقدمت له قرباناً، وفي الحق أن [العدالة] موجودة في البلاد باسمها فقط، وما يلقاه الناس حينما يتوجهون إليها هو العسف.»<sup>١٢</sup>

فلا عجب إذن من وجود ذلك اليأس الشامل: «وفي الحق أن السرور قد مات ولم نعد ننتذقه بعد، ولا يوجد في الأرض إلا الأئم المزوج بالحسرات.» «وفي الحق أن كلام من العظيم والحقير صار يقول: ليتني كنت ميتاً.» ويقول الأطفال الصغار: ليتنا لم يعلنا أحد ومتنا قبل هذا ...! وفي الحق أن قلوب كل القطعان صارت تبكي، والماشية تئن بسبب حالة البلاد.»

على أنه لم يكن في مقدور ذلك الحكيم أن يشاهد كل ذلك دون أن تثور عواطفه، فكان بدوره متأثرًا تأثيرًا عميقًا لتلك الكارثة العامة، ويطالب من الله أن يقضي على كل شيء؛ إذ يقول: «ليت الناس يفنون، فلا يحدث حمل ولا ولادة، وليت البلاد تخلو من الغوغاء حتى يُقضى على الشجار.» وكان ذلك الحكيم يقرع نفسه؛ لأنه لم يسع من جهته لإنقاذ ذلك الموقف من قبل؛ إذ يقول أيضًا: «ليتني رفعت صوتي في ذلك الوقت، حتى كنت أنقذ نفسي من الألم الذي أنا فيه الآن، فالوليل لي؛ لأن البؤس عم في هذا الزمان.» تلك هي الصورة القاتمة التي صورها لنا ذلك الحكيم المصري القديم، ويجب أن نعتبر تلك الشكاية، التي سبق أن قلنا إنها تشغّل ثلثي الوثيقة كما حفظت لنا، أنها

<sup>١٢</sup> إن ملء النص الذي في الوثيقة بكلمة «العدالة» (ماعت) هو اقتراح الأستاذ «زيته» وذلك بالنسبة إلى وجودها كثيراً مقابلة للكلمة التي استعملت هنا بمعنى «العسف» (أسفت) وذلك منذ عهد متون الأهرام وما بعده، وتكمّلة النص ب تلك الكلمة يتفق مع المتن تماماً، ولكن الأستاذ «جاردنر» يقول: إن الآثار التي بقيت في هذا الفраг من المتن لا تتفق مع هذا الإصلاح الذي اقترحه «زيته». غير أن «جاردنر» لم يضمّن طبعته الأصل الهيراطيقي لهذه الفقرة.

وصفت الحالة عند قدماء المصريين في عهد معين، على أن العلاقة الوثيقة التي بين ذلك المقال والمقالات الأخرى التي من ذلك العهد الإقطاعي، من حيث اللغة والفكر ووجهة النظر، لا تدع للشك مجالاً في تحديد تاريخ عهدها بالضبط، ولا شك أن حالة مصر السيئة التي صورها لنا ذلك الحكيم هي ظواهر الحالة التي أعقبت انهيار نظام الحكومة والاعتداء على البلد الذي جاء إثر سقوط الدولة القديمة؛ أي في نهاية عصر الأهرام، وانحلال الاتحاد الثاني.

ولأن «إبور» كان في شدة التأثر لتلك الحال المؤسسة التي صورها، لم ينشأ أن يتخل عن أهل الجيل الذي عاش فيه، بل عمد في النهاية – كما كان منتظراً – إلى تبيان السبب الذي يدعو إلى الأمل. ومع أنه تصادفنا عند الوصول إلى هذه النقطة فجوة كبيرة في تلك البردية، فإننا نجد في النهاية أهم فقرة في جميع مقال ذلك الحكيم، وهي تعتبر من أروع ما دُون في كل الأدب المصري القديم.

ففي هذه الفقرة العظيمة يتطلع ذلك الحكيم إلى المستقبل، متوقعاً إعادة البلد إلى سيرتها الأولى، وذلك في نظره بلا نزاع نتيجة طبيعية للنصائح الإصلاحية التي كان قد فرغ من غرسها في قلوب مواطنيه، فهو يرى الحاكم الأمثل الذي يتوقع إلى قドومه، وهذا الملك المثالي الذي قد حكم مصر في يوم من الأيام باسم إله الشمس «رع».

ولما كان ذلك الحكيم يرى في سلطته المقدسة العصر الذهبي، فإنه يوازن بينه وبين الحكم الغاشم الذي ترزع تحت عبيه البلد في عصره، فنراه يقول: « فهو يطفئ لهيب (الحريق الاجتماعي)، ويقول عنه إنه راعي كل الناس<sup>١٣</sup>، ولا يحمل في قلبه شراً، وحينما تكون قطعاته قليلة العدد فإنه يصرف يومه في جمع بعضها إلى بعض وقلوبها محمومة<sup>١٤</sup> (من الحزن)، ليته عرف أخلاقها في الجيل الأول، فعندئذ كان في مقدوره أن يضرب الشر، وكان في قدرته أن يمد ذراعه ضده (يعني الشر)، وكان في مقدوره أن يقضي على بذرتهم هناك وعلى وراثتهم ... فأين هو اليوم؟ هل هو بطريق المصادفة نائم؟ ... انظر، إن بأسه لا يُرى ...»

<sup>١٣</sup> أو «الراعي». و«إله الشمس» يُسمى «راعياً شجاعاً يسوق ماشيته» في أنشودة شمسية من عهد الأسرة الثامنة عشرة، وفي التعاليم الموجهة إلى «ميريكارع» تسمى الناس «قطيع الله»، وهو إله الشمس كما يستدل على ذلك من المتن.

<sup>١٤</sup> يتحمل أن معنى ذلك ظمان، وربما كان ذلك رمزاً للمحزون، قارن قلوب «القطuan» (الماشية الصغيرة) تبكي كما ورد في الفصل الحادي عشر الأئباء الاجتماعيون الأوائل وفجر المسيحية (التبشير).

فنجد في ذلك صورة الملك الأمثل، وهو الحكم العادل الذي لا يحمل في قلبه شرًا، وهو الذي يجول بين رعيته كالراعي يجمع شتات قطبيعه المتناقض الظمآن. إن مثل ذلك الحكم العادل الذي نجد له نظيرًا في حكمنبي الله «داود» — عليه السلام — عند العبرانيين قد حدث، ويمكن أن يحدث ثانية، على أن عنصر الأمل في ظهور الملك الصالح المنتظر كان في نظره أقرب من حبل الوريد، بل كان محققاً عنده، كما تدل الكلمات الختامية التي وردت بالفقرة السابقة عند قوله: «أين هواليوم؟ هل هو بطريق المصادفة نائم؟ انظر، إن بأسه لا يرى». ولايسعني (لإبراز المعنى المقصود) إلا أن أضيف إلى الجملة الأخيرة لفظي «حتى الآن».

على أن الأهمية الخاصة التي نستنتجها من تلك الصورة تنحصر في أن المثل العليا الاجتماعية أو الحلم الذهبي لمفكري ذلك العصر البعيد على أقل تقدير — إن لم نقل منهجهم الاجتماعي — كانت تشمل الحكم الأمثل الطاهر النقي الخير المقاصد الذي يعز عشيرته ويحميها ويسحق الأشرار. وسواء أكان التنبؤ بقدوم هذا الحكم محدداً أم لا، فإن صورة أخلاقه وأعماله قد كشف النقاب لنا عنها ذلك الحكيم القديم، وقد كشف النقاب عنها في حضرة الملك الموجود إذ ذاك، وفي حضرة أولئك الذين اجتمعوا حوله حتى يقتبسوا شيئاً من بهائه، وذلك بطبيعة الحال هو عين التبشير بالمسيحية قبل أن تظهر بين العبرانيين بما يقرب من ١٥٠٠ سنة.

وقد أدت الموازنة الفظيعة التي كانت تجول في ذهن ذلك الحكيم المصري القديم بين حكم الملك الأمثل وبين حكم الفرعون الجالس على العرش، الذي يقف في حضرته، إلى أن ينطق الحكم بأقصى الاتهامات ضد ملجمه، فكان مثله في ذلك مثل «ناثان»<sup>١٥</sup>

<sup>١٥</sup> وقد لحظ هذه المشابهة جاردнер: ناثان هو النبي العبراني الذي أرسله الله لتأنيب «داود» على فعلته الشنعاء، وذلك أن «داود» أحب «بتшибع» بنت «إليعام» وامرأة «أوريما» الحيثي، وقد عزم «داود» على الزواج منها بعد أن حملت منه سفاحاً، فأمر سرّاً أن يرسل «أوريما» زوجها إلى ميدان القتال في موضع بحيث لا يكون مفر من قتلها، وقد حدث ذلك فعلاً، وبعد أن أتمت «بتшибع» أيام الحداد التقليدية تتزوج منها «داود»، ولكن الله غضب عليه من أجل ذلك وأرسل إليه النبي «ناثان» ليؤنبه على فعلته تلك، فقال له: «كان رجلان واحداً منهما غني والآخر فقير، وكان للغني غنم وبقر كثير جداً، فاما الفقير فلم يكن له شيء إلا نعجة واحدة صغيرة قد اقتاتها ورباها وكبرت معه ومع بنيه جميعاً، وتأكل من لقمه وتشرب من كأسه وتتنام في حضنه، وكانت له كابنة، فجاء ضيف للرجل الغني، فأبى أن يأخذ من غنه ومن بقره ليهيه غذاء للضيف الذي جاء له، فأخذ نعجة الرجل الفقير وهياها غذاء للرجل الذي

عندما وجَّه كلماته اللاذعة إلى «داود» — عليه السلام — قائلاً: «أنت هو الرجل». فلقد وضع الحكيم مسؤولية كل ما صوره من مساوىٍ فوق عاتق الملك؛ إذ يقول لملكيه: «إن الأمر الملكي، والمعرفة، والعدالة (يعني ماعت) في قبضة يدك، ولكن ما تضنه في البلاد هو النزاع وصوت القلقل. ولقد فعلت ذلك لتشتت علينا هذه الأمور، لقد نطقت زوراً وبهتاناً».

وعندما انتهى ذلك الحكيم من خطابه الطويل، أجابه الملك بنفسه على أقواله، غير أنه ليس في وسعنا أن نصل إلى ما قاله الملك في إجابته على الحكيم مما بقي لنا من تلك النتف المفتة من الصفحة المزقة التي دونت عليها الإجابة.

وقد وصلت تقريرات ذلك الرجل الحكيم إلى قمتها في قوة التعبير حين أشار إلى أخلاق الفرعون التقليدية، وهي التي كانت تشمل الأمر الملكي والمعرفة والعدالة (يعني ماعت): أي النظام الإداري والخلقي القديم الذي حافظ عليه ملوك الاتحاد الثاني مدة ألف سنة، وهو الذي قد حلَّ الآن محله الفوضى.

فيتضح الآن تماماً من ذلك أن حالة سوء النظام الشاملة التي وصفها في أقواله «إبور» قد ظهرت في فترة من العهد الذي جاء بعد سقوط الدولة القديمة. ويستحيل علينا الآن أن ندرك موقف ملوك «أهناسية» الذين أنتجوا مثل تلك المقالات المثالية المدهشة، أو نحدد علاقتهم بانهيار نظام الحكم. فهل كان احتذاؤهم المثل الأعلى الاجتماعي في مثل ذلك العصر سبباً من أسباب ضعفهم السياسي؟ لقد لاحظنا أنه في وسط ذلك الخراب القومي الذي صور لنا بتلك الكيفية من غير تحفظ، أن الحكيم «إبور» كان لا يزال يحمل في نفسه بعض الأمل في إنقاذ البلد من ذلك الخراب. فهل كان في ذهنه بعض الرجال المعروفين بقوة الشكيمة ومن أبقى عليهم الدهر من أسر الأمراء القدامى؟ على أنه من الجائز أن آماله كانت موجهة إلى قائد كان «بأسه لا يرى»؛ يؤيد ذلك ما فاه به حكيم آخر كان يعيش في نفس ذلك العصر (وسننطي لكلامه وشيگا) كما يؤيده ما تسأله به حكيمينا المذكور بتذير وإنعام؛ إذ يقول: «أين هو اليوم؟ هل هو بطريق المصادفة نائم؟»

---

جاء إليه.» فحمي غضب «داود» على الرجل جدًا وقال لناثان: «حي هو الرب وأنه يقتل الرجل الفاعل ذلك ويرد النعجة أربعة أضعاف؛ لأنَّه فعل هذا الأمر؛ لأنَّه لم يشفق». فقال «ناثان» لداود: «أنت هو الرجل.» (صموئيل، إصلاح 11 و 12). وقد ذكر «ناثان» هذه المقارنة؛ لأن «داود» رغم أنه متزوج من كثير، لم يكن قانعاً بهن، بل كان لا بد له أن يأخذ زوجة «أوريما» أيضًا.

والواقع أن حكيمًا آخر من نفس ذلك العصر كان يجول في ذهنه شخصية الملك المنتظر الذي سيكون فاتحة للعصر الجديد المنتظر؛ لأنه لم يتردد في ذكر اسمه، كما سيأتي الآن قريباً.

ولدينا في بردية أخرى عثر عليها «جولنيشف»<sup>١٦</sup>، وهي موجودة الآن بمتحف «لينينغراد»، نبوءات كاهن مرتل اسمه «نفروروهو»، وهو يدّعى أنها أقيمت في حضرة الملك «سنفرو»؛ أي قبل العصر الذي نحن بصدده بما يقرب من ألف سنة.

والواقع أن ذلك مجرد وضع تمثيلي ليس بغenuine على كلمات «نفروروهو» الهامة قوة التأثير. ومن حسن الحظ أن كاتبًا من عهد الدولة الحديثة من عاشوا في القرن الخامس عشر ق.م قد ظهرت له أهمية ذلك المقال، حتى إنه لما لم يجد لديه برديةً جديدةً ينقله فيهأخذ جزءاً من بعض أوراق مستعملة في تدوين حسابه هو ونقل تلك النبوءات على ظهرها، وبذلك يقين نبوءات «نفروروهو» في تلك الصورة التي وصلتنا عفواً بما تحويه من غموض بسبب أغلاطها الكثيرة التي حدثت عند نقله لها بطريق المصادفة كما ذكرنا. يبدأ «نفروروهو» بالمقدمة التاريخية المزعومة، ثم يصف الخراب والفووضى اللذين كانا يحيطان به، ومثله في ذلك مثل «خ خبرو رع سنب»؛ إذ يتكلم مع قلبه، فتراه يقول: «أنصت يا قلبي وانع تلك الأرض التي فيها نشأت ... لقد أصبحت هذه البلاد خراباً، فلا من يهتم بها، ولا من يتكلم عنها، ولا من يذرف الدمع. فأية حال عليها تلك البلاد؟ لقد حجبت الشمس فلا تضيء حتى يبصر الناس». وقد كان من جراء تعطيل أعمال الري العظيمة العامة أن «أصبح نيل مصر جافاً فيمكن للإنسان أن يخوضه بالقدم، وصار الإنسان عندما يريد أن يبحث عن ماء (يعنى النهر) لتجري عليه السفن يجد طريقه قد صار شاطئاً والشاطئ صار ماء، وكل طيب قد احتفى، وصارت البلاد طريحة الشقاء بسبب طعام البدو الذين يغزوون البلاد. وظهر الأعداء في مصر، فانحدر الآسيويون إلى مصر ... وسأريك البلاد وهي مغروزة تتآلم، وقد حدث في البلاد ما لم يحدث قط من قبل ... فالرجل يجلس في عقر داره مولياً ظهره عندما يكون الآخر يذبح بجواره ...

سأريك الابن صار مثل العدو، والأخ صار حصماً، والرجل يذبح والده، وكل فم ملوئه (حبني) [صياح المسؤول؟] وكل الأشياء الطيبة قد ولت، والبلاد تحتضر ... وأملاك الرجل تغتصب منه وتعطى الأجنبي ...

<sup>١٦</sup> جولنيشف أحد علماء اللغة المصرية الحاليين.

وسأريك أن المالك صار في حاجة والأجنبي في غنى ... وأن الأرض قد نقصت وفي الوقت نفسه تضاعف حكامها، وصارت الحبوب شحيحة في حين أن المكيال صار كبيراً، وتکال الحبوب [أي بجابي الضرائب] حتى يطفح الكيل ...  
سأريك البلاد وقد صارت مغزوة تتالم، وأن منطقة عين شمس لن تصير بعد مكان ولادة كل إله.»

وبعد ذلك يتحول «نفرروهو» من غير تردد أو تشک عن تلك الصورة التي يصف فيها القحط الذي وقعت فيه البلاد، وبينادي بالكلمات التالية الهامة معلناً قدوم الملك الذي سيخلص مصر مما حاق بها؛ إذ يقول: «سيأتي ملك من الجنوب اسمه «أميني»، وهو ابن امرأة نوبية الأصل وقد ولد في الوجه القبلي، وسيسلّم التاج الأبيض، ويلبس التاج الأحمر، فيوجد بذلك التاج المزدوج، سينشر السلام في الأرضين (يعني مصر) على الوجه الذي يحبه أهلها ...

وسيفرح أهل زمانه، وسيجعل ابن الإنسان<sup>١٧</sup> اسمه باقياً أبداً الآبدين، أما الذين كانوا قد تآمروا على الشر ودبوا الفتنة فقد أطبقوا أفواههم خوفاً منه، والآسيويون سيقتلون بسيفه، واللوبيون سيحرقون بلهيه، والثوار سيستسلمون لنصائحه، والعصاة سيخضعون لبطشه، وسيخضع المتمردون للصل الذي على جبينه.

وسيقيمون «سور الحاكم» حتى لا يتمكن الآسيويون من غزو مصر، وسيستجدون الماء حسب طريقة التقليدية لكي تردها أنعامهم. والعدالة (ماعت) ستعود إلى مكانها، والظلم يُنفي من الأرض، فهنئناً لمن سيرى ذلك ومن سيكون من نصيبه خدمة ذلك الملك.»

فترى في ذلك القدوم الفعلي للملك المخلص للبلاد بالفعل، الذي كان مجئه هو الأمل الذي ينشده الحكيم «إبور»، وقد ذكر «نفرروهو» ذلك الملك بالاسم. ورسم كتابة الاسم «أميني» الذي استعمله «نفرروهو» هو اختصار مشهور للاسم الكامل «أمنمحات»، واضح أنه المؤسس العظيم للأسرة الثانية عشرة والمصلح الذي أعاد توسيع سلطان مصر في العهد الإقطاعي حوالي سنة ٢٠٠٠ ق.م. وقد ذكر عنه في نقش تاريخي بعد ذلك العصر بثلاثة أجيال بشكل يسترعى الأنظار: «أنه قد محب الظلم؛ لأنه أحب العدل كثيراً

<sup>١٧</sup> يقصد «بابن الإنسان» الملك المقصود، وقد أطلق هذا الاسم على المسيح عليه السلام.

(يعني ماعت).<sup>١٨</sup> وقد كان عرّافنا هنا واثقاً من أن بطلاه «أمنمحات» سيستولي على التجارين اللذين يرمزان لحكومة البلاد المتحدة مصر السفلى ومصر العليا، وأنه سيفتح عصرًا جديداً، غير أنه يرجئ الإصلاح العظيم على وجه عام إلى المستقبل. وذلك يضع أمامانا سؤالاً جديراً بالاهتمام وهو: هل هذا التأكيد الصارخ مجرد نبوءة عن حادثة بعد وقوعها؟ أو كان ذلك إعلاناً ناجحاً عن بطل منتصر قد نجح نجاحاً عظيماً في إصلاح مصر العليا حتى إن انتصاره النهائي وإصلاحه لكل مصر كان متوقعاً حدوثه؟ أو هل كان «نفرروهو» مرسلاً من قبل «أمنمحات» إلى مصر السفلى ليعلن قدموه إليها؟ أو هل كان كأي شخص من أنصار «أمنمحات» يعظُم إصلاحاته بتصويرها بجانب صورة ما صارت إليه البلاد من الدمار والخراب قبل مجده؟

وإنه لن المستحيل أن يعطي الإنسان جواباً شافياً عن تلك الأسئلة، ولكن الأرجح على ما يظهر أن «نفرروهو» كان حقيقة محاطاً في زمنه بالخراب الذي صوره لنا في تلك الصورة القوية، وأن تاريخ حياة «أمنمحات» المقرونة بالنجاح في مصر العليا قد جعل نجاحه في إعادة وحدة البلاد إلى ما كانت عليه وإرجاع مجدها القديم متوقعاً. وقد يبدو من المدهش حقاً أن يذكر «نفرروهو» صراحة أن الفرعون الجديد ليس من سلالة البيت المالك القديم، على أنه لا شك كان في البلاد إذ ذاك مطالبون بالعرش أو مدّعون له كثيرون، لدرجة أن ظهور مطالب آخر مثل «أمنمحات» قد أصبح لا يثير تأثيراً يذكر. كما أن تسمية «أمنمحات» «بابن الإنسان» — كما ذكر ذلك فيما سلف على لسان ذلك المتتبئ — يلفت النظر ويوجي إلينا في الحال بوجود علاقات قد لا نرى لها وجوداً؛ إذ إن ذلك التعبير قد استُعمل في النصيحة الموجهة إلى «مريكارع» ليدل على «ابن رجل ذي أهمية»، وقد جرى في بلاد بابل القديمة استعمال تعبير مشابه لذلك التعبير. وذلك الإعلان الذي أعلنه ذلك المتتبئ يشمل قيام مليكه بعملين هما من الأهمية للشعب البائس في مصر الطريحة بمكان، وهما:

**أولاً: القضاء على المغرين وأخذ العدة لدفع الغارات المقبلة.**

---

<sup>١٨</sup> راجع: Breasted, Ancient Records of Egypt, Vol. 1 P. 283. وقد يجوز أن السياح الذي يسيرون في نهر النيل يذكرون أنهم قد شاهدوا هذا النقش العظيم منقوشاً حول قاعدة جدار المزار العظيم لمقرة «خنوم حتب» المنحوتة في صخر جبال بني حسن.

ثانياً: إصلاح النظام الداخلي.

أما «سور الحاكم» فكان قلعة قديمة لحماية الدلتا الشرقية واقعة على التخوم الآسيوية، وقد بُني لحراسة الطريق من آسيا إلى مصر في عهد بناء الأهرام، وقد أعلن «نفرروهو» أن الملك الجديد سيعيده كما كان من قبل.

والصورة التي رسمها لنا ذلك المتتبع عن مآل الآسيويين تذكرنا بما ورد في الرواية العبرانية الخاصة برحلة دخول أجدادهم إلى مصر.

وأما إعلان الإصلاح الذي سيحدث في النظام الداخلي فإنه يسترعي الأنظار لقصره وبساطته؛ إذ يقول: «إن العدالة ستعود إلى مكانها والظلم يُنفى من الأرض». إذن هي «ماعت» القديمة التي سيعيدها الملك الجديد في شكل نظام ثابت ليكون مرة أخرى رقيباً ومهيمناً على حياة الشعب المصري الاجتماعية؛ أي إن «ماعت» وهي ذلك النظام القديم الذي مكث ألف سنة مرشدًا ومهيمناً على الحاكم وحكومته، ستعود مرة أخرى وتبسيط سلطانها من جديد. ومن المفهوم أن الابتهاج الذي يبشر به ذلك المتتبع العتيق يشير إلى عودة المثل العليا القديمة للأخلاق الفاضلة والسعادة القديمة.

غير أن ذلك كان - مع الأسف - بعيداً عما وقع فعلًا؛ فإن «أمنمحات» كان حقاً من كبار الإداريين في العالم القديم، وقد استطاع بما وهبه الله من فطنة عظيمة أن يعيد بلا نزاع ذلك النظام القديم بقدر ما سمح له الأحوال، ولكنه مع ذلك قد حتمت عليه الظروف أن يتخد عماله وموظفيه في إدارة شؤون الأمة من بين أولئك الرجال الذين ترعرعوا وشبوا في عهد ذلك الانحطاط الذي جاء عقب عصر الأهرام، وأشربت قلوبهم بطبيعة الحال الارتياح إلى الفوضى والفساد اللذين هوى إلى حضيضهما الشعب المصري خلال عدة أجيال، بل قرون، حتى أنقضهم «أمنمحات» منهما في ذلك الوقت.

وقد كشفت لنا النظارات الخلقية التي جال بها أمثال «الرجل التعس» و«خعم خبرو رع سنب» و«كافهن عين شمس» - ولا يقل عنهم جميًعاً «إبور» - عن حالة مزعجة من الانحطاط الاجتماعي، أما ما كان يشعر به «باتاح حتب» القديم من اقتناع واطمئنان نراهما في قوله: «إن كل شيء على ما يرام». فقد اختفى إلى الأبد.

وقد كان الملك «أمنمحات» نفسه يشعر بهذه الحقيقة؛ إذ إنه وجد بعد حكم طويل ناجح امتد أكثر من جيل من الزمان، أن عدم الثقة بالناس، التي كان يحس بها الملك المسن طوال حياته، حقيقة لا مراء فيها، لمسها لمساً عندما حاول بعض القوم اغتياله. وحينما بدأ يشعر بوطأة كبر السن وجَّه إلى ابنه «سنو سرت» - وهو أول من سمي

بهذا الاسم من ملوك مصر — كلمة في صورة نصيحة مختصرة، جريأً على الطريقة التي اتبعها والد الأمير «ميريكارع» ولكن بروح تختلف عن تلك، فيقول لابنه معرفاً العدالة: «أنصت لما أقوله لك، حتى تصير ملكاً على البلاد وحتى تصبح حاكم الشاطئين، وحتى يكون في مقدورك أن تزيد في خيرات البلاد. قوًّ نفسك أمام جميع كل أتباعك؛ لأن الناس يصفون لمن يرهبهم، ولا تقتربنَّ منهم على انفراد، ولا تملأنَّ قلبك بأخ، ولا تعرفنَّ صديقاً، ولا تتخذنَّ لنفسك خلَانَا (تضع فيهم ثقة) لا نهاية لها. وحينما تتم حفظ بنفسك على قلبك؛ لأن الإنسان لا أنساني له يوم الكريهة، لقد أعطيتُ السائل وأطعتمُ اليتيم، وقبلتُ الحقير والعظيم (في حضرتي)، غير أن الذي أكل زادي قد عصاني، ومن مدلت له يدي قد بعث فيها الخوف».

وهذه الصورة التي تدل على سوء الظن بالناس المفعم بالتشاؤم قد أعقبها الملك بقصة محاولة اغتيال حياته، وهي حادثة تفسر إلى حد ما شدة سخط ذلك الملك المسن الحانق على العالم، وعدم اغتراره بالظاهر.

وتلك الآراء عن المجتمع البشري، بما فيها من دلالة قاطعة على منتهى الريبة وسوء الظن بالناس، كان شعور النفوس بها عميقاً إلى حد أنها عكست آثارها على أعظم أنواع الفنون في ذلك العصر، وأعني بذلك فن نحت التماثيل البشرية في العهد الإقطاعي؛ إذ نجد في هيئات التماثيل السامية التي تمثل فراعنة الدولة الوسطى نفس الوجوه الحزينة التي كانوا يواجهون بها الحياة في عصرهم.

وعندما تنعم النظر في تلك الوجوه التي تمثل فيها الجرأة والبطولة، والتي ظللتها ظلال اليأس والقنوط، نرى أن نفس هذه الوجوه تعد كشفاً جديداً في ميدان الفن، يميّط لنا اللثام من غير شك عن روح ذلك العصر الذي يعتبر أقدم عصر معروف تخلص من الأوهام ولم ينخدع بالظاهر.

## الفصل الثاني عشر

# أقدم جهاد في سبيل العدالة الاجتماعية وتعظيم المسؤولية الأخلاقية

لم يشاطر كل رجال الفكر الاجتماعيين الذين كانوا في البلاط الملكي في العهد الإقطاعي الفرعون تشاومه المطلق الذي كان يشعر به، وقدرأينا بعض أولئك المفكرين قد أدركوا أن الملك العادل الذي يتوقع مجيئه لإنقاذ البلاد قد يكون عاجزاً عن أداء رسالته بدون مساعدة طائفة من الموظفين العدول. كما بيّنا أن الغرض المقصود من المقال المصري القديم الذي سميـناه «الفلاح الفصيح» هو المساعدة على إنشاء طائفة من الموظفين المتصفين بالكفاية والأمانة يقوم على أكتافهم بناء العصر الجديد الذي تسوده العدالة الاجتماعية.

والآن نتساءل عما إذا كانت تلك المقالات الاجتماعية التي ظهرت في العهد الإقطاعي قد صارت حَقاً قوى اجتماعية؟

والواقع أنني في سنة ١٩٢٢م، اشتريت من أحد تجار الآثار بمدينة «الأقصر» شظية من الحجر الجيري كبيرة الحجم سطحها مغطى من الوجهين بالكتابة الهيراطيقية، وعلماء الآثار الحاليون يطلقون على مثل تلك الشظوية كلمة («ستراكون» Ostrakon «شقة»)، وقد لاحظ زميلي الدكتور جاردنر – بين ما لاحظه عندما عرضتها عليه – أن من بين محتويات كتابتها جملة مقتبسة من قصة «الفلاح الفصيح» مع أن تاريخ كتابة تلك الشظوية يرجع حسب ما يبدو إلى القرن الثاني عشر أو الثالث عشر ق.م. فذلك الاقتباس إذن يدلنا على أن قصة ذلك الفلاح كانت لا تزال ذات قيمة أدبية إلى أواخر الدولة الحديثة!

والآن فهل المصادر الباقية حتى الآن — مما يكشف لنا عن حالة قدماء المصريين الاجتماعية والحكومية في العهد الإقطاعي — تدل على أن ذلك الجهاد في سبيل العدالة الاجتماعية قد أدى إلى نتيجة ما؟ أو أن الآمال في ظهور المخلص وقيام المثل العليا للحياة الاجتماعية — وهي التي تكلم عنها المتنبئون الاجتماعيون في ذلك العصر صراحة — قد بقيت مجرد أحلام؟!

وهل استمرت تلك الصور القاتمة المحزنة التي وجدناها في مقالات رجال الفكر المتشائمين أمثال «الرجل التعس» و«خع خبر ورع سب» والملك «أمنمحات الأول» تدل على الحقيقة الواقعة؟!

وهل أن إدراك عصر الإقطاع لما بدا أنه طبيعة المجتمع الإنساني الحقيقية وما أسفه عنه ذلك من انقسام الوهم، قد بقي بغير نتائج إنشائية مثمرة؟

وقد شاهدنا أن آمال الذين ينتظرون ظهور المخلص كانت مؤسسة على ظهور ملك عادل، في حين أن غيرهم من المصلحين الاجتماعيين — من امتازوا بالأراء العملية — كانوا يرون قلب نظام المجتمع عن طريق إيجاد جيل جديد من الموظفين العدول. ورغم تشاؤم «أمنمحات الأول» فقد ظهرت لنا أدلة قاطعة على أنه هو نفسه قد قام بجهودات ومشروعات دبرت بعناية حتى تضمن له عهد حكم عادل، وقد كان رئيس الوزارة أو الوزير الأعظم لسان حال الفراعنة، ويعتبر أهم عضو في الحكومة بعده.

وقد حفظت لنا نسخ من خطاب وجّهه الملك مشافهة إلى وزير الأعظم يرجح تاريخها جميًعاً إلى عهد الدولة الحديثة؛ أي بعد العهد الإقطاعي ببضعة قرون. وقد كان الملك يلقي ذلك الخطاب كلما أستدلت مسؤولية الحكم إلى وزير أعظم جديد.

ذلك الخطاب العظيم يقدم الدليل على أن أحالم المتنبئين أمثال «إبور» و«نفرروه» اللذين كانا يتنبئان بظهور مخلص قد تحققت فيما له علاقة بالأخلاق الملكية؛ أي إن روح العدالة الاجتماعية التي كانوا يشعرون بها قد وصلت إلى العرش نفسه ثم انتشرت حتى في نفس كيان الحكومة، والخطاب هو كما سيأتي:

### النظام الذي ألقى على كاهل الوزير الأعظم «س»<sup>١</sup>

اجتمع أعضاء المجلس في قاعة مجلس الفراعنة (له الحياة! وال فلاحة! والعافية!)

وقد أمر الواحد (يعني الملك) بإحضار الوزير الأعظم «س» الذي نصب حديثاً

<sup>١</sup> كان هناك طبعاً اسم الوزير، وكان يختلف باختلاف اسم الوزير الذي يعين.

إلى قاعة المجلس)، وقال له جلالته: تبصر في وظيفة الوزير الأعظم، ولكن يقظاً لمهامها كلها، انظر إنها الركن الركيان لكل البلاد.  
واعلم أن الوزارة ليست حلوة المذاق، بل إنها مرة ... فالوزير الأعظم هو النحاس الذي يحيط بذهب بيت [سيده] ... واعلم أنها (يعني الوزارة) لا تعنى إظهار احترام أشخاص الأمراء والمستشارين، وليس الغرض منها أن يتخذ بها الوزير لنفسه عبيداً من الشعب ...

واعلم أنه عندما يأتي إليك شاكٍ من الوجه القبلي أو من الوجه البحري أو من أي بقعة في البلاد، فعليك أن تطمئن إلى أن كل شيء يجري وفق القانون، وأن كل شيء قد تم حسب العرف الجاري، فتعطى كل ذي حق حقه، واعلم أن الأمير يحتل مكانه بارزة، وأن الماء والهواء يخربان بكل ما يفعله، واعلم أن كل ما يفعله لا يبقى مجهولاً أبداً ...

وبعد ذلك يضع الفرعون لوزيره الأعظم التفاصيل التي يجب أن يسير على نهجها في القضايا التي تقدم إليه، ثم يستشهد له في ذلك بقضية حكم فيها خطأ وزير يسمى «خيتي»، وهو وزير قديم ذائع الصيت من عهد الأهرام؛ إذ يقول له: «انظر، لقد كان ما ألقاه عليك مثلًا مدونًا في مرسوم تعين الوزير الأعظم في «منف»، وكان ينطق به الملك ليحث به الوزير على الاعتدال ...

احذر ما قد قيل عن الوزير «خيتي»، فإنه يُحکي أنه جار في حكمه على بعض عشيرته الأقربين منحازاً للغرباء خوفاً من أن يُتهم بمحاباة أقاربه خيانة منه، وأنه عندما استأنف أحدهم ذلك الحكم الذي أصدره ضدهم أصر على إجحافه. واعلم أن ذلك يعد تخطيًّا للعدالة (يعني ماعت).

فلا تننس أن تحكم بالعدل؛ لأن التحيز يعد طغياناً على الإله، وهذا هو التعليم (الذي أعلمك إياه) فاعمل وفقاً له.

وعامل من تعرفه معاملة من لا تعرفه، والمقرب من الملك كالبعيد عنه. واعلم أن الأمير الذي يعمل بذلك سيستمر هنا في هذا المكان ... ولا تخضبنَ على رجل لم تتحرر الصواب في أمره، بل أغضب على من يجب الغضب عليه. اجعل نفسك مهيباً ودع الناس يهابونك. والأمير لا يكون أميراً إلا إذا هابه الناس ... واعلم أن الخوف من الأمير يأتي من إقامته العدل.

واعلم أن الإنسان إذا جعل الناس يخافونه أكثر مما ينبغي دلّ ذلك على ناحية نقص فيه في نظر القوم، فلن يقولوا عنه (إنه رجل بمعنى الكلمة). واعلم أن رهبة الأمير تبعث الرعب في نفس الكاذب عندما يعامله (الأمير) بما يفزعه منه.

واعلم أنك ستصل إلى تحقيق الغرض من منصبك إذا جعلت العدل رائداً في عملك. انظر! إن الناس ينتظرون العدل في كل تصرفات الوزير، وهي سُنة العدل المعروفة منذ أيام حكم الإله في الأرض. والناس يقولون عن كاتب الوزير «إنه كاتب عادل»، أما الذي يقيم العدل بين جميع الناس فهو الوزير.

انظر! دع الرجل الذي يؤدي وظيفته يعمل حسبيماً يؤمن به، واعلم أن نجاح الرجل هو أن يعمل حسبيماً يقال له، ولا تتوانَّ قط في إقامة العدل، وهو القانون الذي تعرفه، واعلم أنه جدير بالملك ألا يميل إلى المستكبر أكثر من المستضعف.

انظر في القانون الملقي على عاتقك (تنفيذه).»

ويلاحظ هنا أن أهم تشديد في كل هذه الوثيقة الحكومية ينصبُ على العدالة الاجتماعية، فلم يكن الغرض من الوزارة إظهار تفضيل الأمراء والمستشارين على غيرهم أو استبعاد أحد من أفراد الشعب، بل إن كل عدالة تجري يجب أن تكون حسب القانون في كل قضية، على ألا ينسى الوزير أن وظيفته بارزة جدًا؛ ولذلك كانت كل تصرفاته معروفة ظاهرة بين الناس، حتى إن المياه والرياح كانت تذيع أخباره بين كل الناس. ولا تعني العدالة أن يقع أي ظلم على من لهم مكانة سامية كما حدث في القضية الشهيرة التي ينسب أمرها إلى الوزير القديم «خيتي» المنفي الأصل، وهو الذي حكم فيها ضد أقاربه مع أن الحق كان في جانبهم، وليس هذا من العدل في شيء.

وتعني العدالة من جهة أخرى الحياد المطلق والتسوية بين الناس دون تمييز فرد على فرد، فيكون سواء لديك من تعرفه ومن لا تعرفه، ومن قرب من الملك ومن لا علاقة له بأحد من بيت الملك. إن إدارة الأمور بتلك الكيفية تضمن للوزير الاستمرار الطويل في منصبه، ومع أن الواجب المحتم على الوزير أن يُظهر منتهِي الحكم عند الغضب، فيجب عليه أن يجعل من موقفه ما يكسبه احترام الشعب له، بل رهبتهم منه، ولكن هذه الرهبة يجب أن يكون عمادها الوحيد إقامة العدل من غير تمييز؛ لأن «الرهبة الحقيقة من الأمير هي إقامته للعدل». ومن ثم لا يكون في حاجة إلى تكرار إرهاب الناس بالشدة والغطرسة؛ إذ إن ذلك يولد تأثيراً كاذباً عنه بينهم؛ فإن إقامة العدل كافية وحدها لأن تكون لهم رادعاً. والناس يتطلعون إلى العدالة في ديوان الوزير؛ لأن العدالة كانت قانونه

المعتاد منذ أن قام بالحكم إله الشمس فوق الأرض. بذلك كان قدماء المصريين في العهد الإقطاعي ينظرون إلى الوراء خلال ألف السنة التي مكثها الاتحاد الثاني وما قبله إلى عهد الاتحاد الأول الذي كان قائماً في «هليوبوليس» مدينة الشمس. ومنذ ذلك العهد كان الوزير هو الشخص الذي يُذكر في أمثالهم بأنه «الذي سيقيم العدل بين الناس كلهم». ونجاح الرجل كان يتوقف على مقدراته في تنفيذ التعليمات واتباعها، وعلى ذلك لا يتواتي في تصريف العدالة، ولا ينسى أن الملك يحب الضعيف ومن لا ناصر له أكثر من المستكبر. أما فيما يختص بالأراضي التي يحتمل أن تكون أملاك الملك، وكذلك ما يتعلق بملحوظة الموظفين المكلفين برعايتها، فإن الملك قد ختم ذلك القانون الذي يعتبر بحق دستور إعلان الحقوق للقراء Magna Carta بالكلمات التالية: «راع القانون الذي ألقى على عاتقك».

هل هي رؤية الملك الأمثل الذي ذكره «إبور» أمام البلط؟ أو صورة الفساد القائمة التي صورها «الرجل التعس»؟ أو رؤية ذلك المنظر المؤثر الذي دل على الاضطهاد الرسمي وكشفته لنا قصة «الفلاح الفصيح»؟ أي هذه العوامل هي التي أحاطت أخيراً العرش الملكي بجو من العدالة الاجتماعية حتى إن تنصيب رئيس الوزراء وقاضي القضاة في الدولة – (لأن الوزير الأعظم كان يلقب أيضاً بذلك اللقب الأخير) – جعل الملك يلقي خطاب عرش ليكون بمثابة تصريح رسمي من رئيس البلاد الأعلى إلى أكبر موظف في الهيئة التنفيذية يضمّنه المبادئ الأساسية التي تقوم عليها العدالة الاجتماعية؟!  
إننا الآن بالطبع نستطيع القول بأن تلك الوثيقة الرسمية المفعمة بروح العدالة الاجتماعية كانت هي النتيجة المباشرة لتلك المقالات المصرية الاجتماعية التي طالعناها فيما تقدم، وتوجد بعض الأدلة على صحة ذلك الاستنتاج؛ إذ إن نفس الرعاية التي أظهرها الملك في هذه التعليمات بتفضيله الضعيف على المستكبر أو العنيف القلب، يوجد مثيلها في تحذيرات «إبور». وعلى وجه عام فإن خطاب تنصيب الوزير يتفق تماماً مع تعاليم تلك المقالات المصرية الاجتماعية.

وسواء أكان المقصود من سياسة الملك الاجتماعية المذكورة في مقاله ذلك هو استجابة ظاهرة لتلك المقالات أم لا، فليس لذلك أهمية ذات شأن؛ إذ إنه من الظاهر جداً أن موضوع «الضمير» في ذلك العصر الإقطاعي قد صار يعد شيئاً أكثر من كونه مجرد تأثير خاص بسلوك الفرد، فقد صار «الضمير» في الواقع قوة اجتماعية ذات تأثير عظيم في الحياة الاجتماعية لأول مرة في التاريخ البشري.

ومن الواضح أن الملك قد صار منقاداً لنفوذ المفكرين الأخلاقيين في ذلك العصر، وأن سياسة العدالة الاجتماعية صارت تكون جزءاً من هيكل النظام الحكومي. وقد انتهى عهد تلك الأيام الخالية التي كان يُعتبر فيها سلوك الإنسان الخلقي مرضياً إذا رضي عنه الأب والأم والإخوة والأخوات، وجاء العهد الذي يصح أن نسميه عصر «الضمير» الاجتماعي، وهو الذي بحلوله بزغ عصر الأخلاق.

وقد رأى أنصار ظهور المخلص الاجتماعي أن حلمهم ذلك قد تحقق فيما يختص بظهور الملك العادل؛ وذلك عندما اعتلى «أمنمحات الأول»<sup>٢</sup> عرش الملك. فماذا كان من أمر المصلحين الذين كانوا أقل خيالاً في مطامعهم وأعني بهم الذين كان أساس آمالهم إنشاء جيل جديد من الموظفين العدول؟ الحقيقة الواقعية أنه لا يمكن فعل أحد المنهجين عن الآخر؛ لأن حكم الملك العادل لا يكون له بمفرده تأثير يذكر إذا لم يعتمد على طائفة من الموظفين العدول ليقوموا بتنفيذ السياسة الملكية العادلة. وقد كان الملك «أمنمحات الأول» يؤمن بتلك الحقيقة إيماناً راسخاً، ولعدم ثقته بالناس كان ضعيف الأمل في أن تأتي استقامته بمفرده بالنفع المأمول. على أن مفكراً مثل مؤلف قصة «الفلاح الفصيح» (الذي نجهل اسمه الآن) كان يتطلع إلى ظهور نتائج ما كتبه، ولدينا بعض الأدلة التي تثبت أنه لم يَخِبْ ظنه.

ومع أنه لم يصل إلينا شيء يذكر من الوثائق التي تكشف عن كيفية سير نظام الحكومة المصرية في ذلك العهد، فإننا نجد من جهة أخرى أن النقوش الجنائزية التي دُوّنت على مقابر حكام المقاطعات والموظفين في ذلك العهد الإقطاعي قد كشفت لنا من عقائدهم الاجتماعية. وإن السائحين الذين صعدوا في النيل في وقتنا هذا ليذكرون زياراتهم لتلك المقابر؛ إذ كانت تحملهم الباخر النيلية لمقابر «بني حسن»، ومن الجائز أن قبر «أميسي»، ذلك الأمير الإقطاعي ورئيس الحكومة الإقطاعية في تلك الجهة، لم يترك إلا أثراً بسيطاً في أذهان أمثال أولئك السائحين. ولكن الواقع أن ذلك القبر يعد أثراً جليلاً القدر في التاريخ الاجتماعي لذلك العهد؛ إذ نجد فيه على الأقل مثلاً يثبت أن الرجال الذين قاموا بالحملة الاجتماعية المقدسة قد كان لحملتهم بعض التأثير على جيل

<sup>٢</sup> أول ملوك الأسرة الثانية عشرة (١٩٧٠-٢٠٠٠ق.م).

الموظفين الجدد؛ إذ يقص علينا «أميني» هذا في نقش كُتب على باب مزار قبره ما يأتي:

لا توجد بنت مواطن قد عبّثت بها، ولا أرملة عذبتها، ولا فلاح طردته، ولا راعٍ أقصيته، ولا رئيس خمسة سلبياته رجاله مقابل ضرائب (يعني لم تسدد)، ولا يوجد بائس بين عشيرتي، ولا جائع في زمني. وعندما كانت تحل بالبلاد سنون مجدهبة كنت أحمرت كل حقول مقاطعة «الغزال» (يعني مقاطعته) إلى حدودها الجنوبية وإلى حدودها الشمالية، محافظاً بذلك على حياة أهلها ومقدماً لهم الطعام، حتى إنه لم يوجد بها جائع قط. وقد أعطيت الأرملة مثل ذات البعل، وإنني لم أرفع الرجل العظيم فوق الرجل الحقير في أي شيء أعطيته. ثم أقبل بعد ذلك الفيضان العظيم بالغلال الغنية والخيرات الكثيرة، ولكنني مع ذلك لم أجمع المتأخر على الحقول (يعني من الضرائب).

ويخلي إلينا أننا نسمع في ذلك السجل صدى الأوامر التي صدرت إلى الوزير الأعظم عند تنصيبه، وبخاصة في العبارة التي يقول فيها «أميني»:<sup>٣</sup> «إني لم أرفع الرجل العظيم فوق الرجل الحقير في أي شيء أعطيته».

وإنه من السهل علينا أن نعتقد أن أميراً كذلك الأمير كان حاضراً بالبلاط الملكي وسمع الفرعون وهو يلقى تلك الأوامر على رئيس وزرائه عند تنصيبه. وإذا كانت إدارة «أميني» لمقاطعته قد وصلت إلى أي حد مما يدعيه فيما كتبه فإنه يجب علينا أن نستخلص من ذلك أن تلك التعاليم الاجتماعية التي فاه بها الحكماء أمام البلاط الملكي كانت معروفة لدى العظماء في طول البلاد وعرضها، وإذا وصل بنا الاستنتاج إلى أن ما كتبه «أميني» مغالٍ فيه حتى جعل حكمه يبلغ درجة عظيمة من المثالية، فإنه لا يزال أمامنا المغزى الذي نستخلصه من رغبته في إحداث مثل ذلك التأثير مما نقرؤه في ترجمة حياته.

وهذه الحالة تنطبق على سجلات بعض حكام المقاطعات الأخرى في نفس ذلك العصر، والتي نجدها منقوشة فوق محاجر المرمر في «حَنْتُوب»، وهي تحتوي على عدة تأكيدات من ذلك الصنف، تقص علينا أن الشريف كان رجلاً «أنقذ الأرملة وواسى المتألم،

<sup>٣</sup> «أميني» مختصر اسم «أمنمحات».

وَدْفَنَ الْمَسْنُونَ، وَأَطْعَمَ الطَّفْلَ، وَعَالَ كُلَّ مَدِينَتِهِ فِي زَمْنِ الْجَدْبِ، وَهُوَ الَّذِي أَطْعَمَهَا فِي وَقْتِ  
الْقَحْطِ، وَهُوَ الَّذِي زَوَّدَهَا بِسَخَاءٍ بِلَا تَمْيِيزٍ، فَكَانَ عَظِيمَهَا فِي ذَلِكَ مِثْلَ أَصْغَرَهَا.  
كَذَلِكَ ذَكَرْنَا فِيمَا تَقْدِمُ أَنَّهُ فِي عَهْدِ «سُنُورِتٌ<sup>٤</sup> الْأَوَّل» بْنَ «أَمْنَمَاتِ الْأَوَّل» قَد  
افْتَخَرَ شَرِيفَانَ فِي تَرْجِمَةِ حَيَاتِهِمَا الْجَنَاحِيَّةِ بِأَنَّهُمَا كَانَا قَاضِيَيْنِ يَقُولُانِ بِتَأْدِيَةٍ وَظِيفَتِهِمَا  
بِالْعَدْلَةِ وَبِدُونِ مَحَايَاٰ أَوْ تَفْكِيرٍ فِي أَيَّةٍ مَكَافَأَةٍ (يُعْنِي رِشْوَةً) يَأْخُذُانِهَا، وَقَدْ قَصَا عَلَيْنَا  
إِفْتَخَارَهُمَا ذَاكَ بِنَفْسِ لِغَةِ النَّصَائِحِ الْمَوْجَهَةِ إِلَى «مَرِيكَارِعٍ»، فَدَلَّا بِذَلِكَ عَلَى أَنَّ الْمُثَلَّ  
الْعُلِيَّ الْاجْتِمَاعِيَّةِ الَّتِي فَاهَا ذَلِكَ الْحَكِيمُ الْمَلْكِيُّ الْأَهْنَاسِيُّ الْقَدِيمُ كَانَتْ لَا تَرَالَ ذَاتَ  
نَفْوٍ، بَعْدَ قَرْوَنَ مَضَتْ عَلَى التَّفَوُهِ بِهَا، فِي ذَلِكَ الْعَصْرِ الْإِقْطَاعِيِّ. فَمِنْ الْبَدِيهِيِّ إِذْنَ أَنَّ  
الْمُثَلَّ الْعُلِيَّ لِلْعَدْلَةِ الْاجْتِمَاعِيَّةِ الَّتِي تَشَغَّلُ مَكَانًا بَارِزًا جَدًّا فِي أَدْبَرِ ذَلِكَ الْعَصْرِ لَمْ يَقْتَصِرْ  
تَأْثِيرُهَا عَلَى الْمَلْكِ فَحَسْبٍ، بَلْ أَحْدَثَتْ كَذَلِكَ تَأْثِيرًا عَمِيقًا بَيْنَ طَبَقَةِ الْحَكَامِ فِي كُلِّ مَكَانٍ.  
وَلَا شَكَ أَنَّا نَجَدُ فِي ذَلِكَ اِنْقَلَابًا عَظِيمًا؛ فَالْتَّشَاؤُمُ الَّذِي كَانَ يَنْظَرُ بِهِ رِجَالُ الْعَصْرِ  
الْإِقْطَاعِيِّ الْأَوَّلِ إِلَى الْحَيَاةِ الْآخِرَةِ، أَوْ يَتَأَمَّلُونَ بِهِ مَصِيرِ الْجَبَانَاتِ الْمَخْرَبَةِ الَّتِي يَرْجِعُ  
تَارِيَخُهَا إِلَى عَصْرِ الْأَهْمَارِ، أَوْ الْيَأسِ الَّذِي كَانَ يَنْظَرُ بِهِ بَعْضُهُمْ إِلَى الْحَيَاةِ الدُّنْيَوِيَّةِ،  
كُلُّ ذَلِكَ قَدْ قَوْبَلَ بِتَيَارِ مَضَادٍ فِي إِنْجِيلِ مِنَ الْحَقِّ وَالْعَدْلَةِ الْاجْتِمَاعِيَّةِ أَخْرَجَ لِلنَّاسِ فِي  
نَصَائِحٍ مَلْؤُهَا الْأَمْلِ عَلَى لِسَانِ أُولَئِكَ الْمُفَكِّرِينَ الْاجْتِمَاعِيِّينَ الْأَكْثَرَ تَفَاؤِلًا، وَهُمْ رِجَالٌ رَأَوُا  
الْأَمْلَ فِي الْقِيَامِ بِجَهُودٍ إِيجَابِيَّةٍ تَوَصَّلُ إِلَى الْأَحْوَالِ الْمَرْضِيَّةِ.

وَيُجَبُ عَلَيْنَا أَنْ نَعْتَبِرْ تَحْذِيرَاتِ «إِبُورٍ» وَتَنبُؤَاتِ «نَفَرِروهُو» وَقَصَّةَ «الْفَلَاحِ الْفَصِيحِ»  
أَمْثَلَةً رَائِعَةً لِلْقِيَامِ بِمَثْلِ تَلْكَ الْجَهُودِ، وَأَنْ كَتَابَاتِهِمْ هِيَ الْأَسْلَحَةُ الَّتِي اسْتَعْمَلُتُهَا أَقْدَمُ  
طَائِفَةٌ قَامَتْ بِالْجَهَادِ فِي سَبِيلِ الْإِلْصَافِ الْخَلْقِيِّ وَالْاجْتِمَاعِيِّ.

وَالْوَاقِعُ أَنْ مَنْتَهِيَ مَا كَانَ يَرْغُبُ فِي الْوَصْوَلِ إِلَيْهِ رَجُلٌ مِثْلُ «إِبُورٍ» يَتَمَثَّلُ فِي خَطَابِ  
الْعَرْشِ الَّذِي أَلْقَاهُ الْمَلْكُ عِنْدَ تَنْصِيبِ رَئِيسٍ وَزَرَّائِهِ، فَإِنَّ الْمَلْكَ الَّذِي فِي قَدْرِهِ أَنْ يَلْقَى  
خَطَابًا كَهُذَا يَقْرُبُ فِي سُمُوهُ مِنْ ذَلِكَ الْمَلْكِ الْأَمْمَالِ الَّذِي كَانَ يَحْلِمُ بِظَهُورِهِ «إِبُورٍ»، وَمِنْ  
الْمَلْكِ الَّذِي اعْتَقَدَ «نَفَرِروهُو» أَنَّهُ قَدْ عَثَرَ عَلَيْهِ، وَلَدِينَا مَا يَحْمِلُنَا مِنْ جَهَةِ أُخْرَى عَلَى  
الْإِعْتِقادِ أَنَّ «أَمِينِي» الَّذِي كَانَ أَمِيرًا لِمَقَاطِعَةِ «بَنِي حَسَنٍ» يَمْثُلُ تَمَثِيلًا صَادِقًا جَيلَ  
الْمَوْظِفِينَ الْجَدِيدِ الْعَدُولِ الَّذِينَ كَانُوا يَأْمُلُونَ مَؤْلَفَ قَصَّةِ «الْفَلَاحِ الْفَصِيحِ» أَنْ يَرَاهُمْ قَائِمِينَ  
بِأَعْبَاءِ الْحُكُومَةِ فِي مَصْرِ.

<sup>٤</sup> سُنُورِتُ الْأَوَّلُ «سُوزِسْتِرِيُّسُ» (١٩٨٠-١٩٣٥ ق.م.).

وقد لاحظنا فيما سبق أن مجرد استحسان الأسرة لسلوك الفرد لم يعد بعد كافياً في ذاته؛ فقد أتى عصر التفكير بمثل علياً للسلوك الشخصي يرتبط أمرها بطبقات بأسرها من المجتمع، فصار السلوك عرضة لحكم المجتمع عليه، وهذا الحكم الاجتماعي قد وضع الآن في فم إله الشمس، فقد قال الفلاح الفصيح لمدير البيت العظيم: «أقم العدل لرب العدل». وكذلك أشار في كلامه إلى «هذه الكلمة الطيبة التي خرجت من فم «رع» نفسه وهي تكلم الصدق وافعل الصدق». وفيها – كما ذكر – أن «الصدق» معناه كذلك الحق والعدالة «ماعت».

كذلك رأينا في أوامر الملك للوزير الأعظم أن ذلك المنهاج الخاص بالشفقة الاجتماعية والعدالة الاجتماعية، وهو الذي يفضل فيه الملك الرجل الصعييف ومن لا ناصر له على الرجل القوي المستكبر، كان يرمي بوضوح إلى غرض ديني ينسب إلى الإله، فيقول الملك في ذلك: «إنها لعنة من الإله أن يُظهر الإنسان تحيزاً». فنرى من ذلك أن آراء العدالة الاجتماعية عندما وجدت منفذًا عمليًّا لظهورها أولًا في الملكية المثلث، ثم بعد ذلك في أخلاق الفرد المكافِب بإقامتها، انعكست صورتها على أخلاق إله الشمس ونشاطه، وهو الملك الأمثل؛ أي إن وجوب المحافظة على العدالة الاجتماعية التي أخذ الناس يشعرون به في قرارة أنفسهم قد صار أمراً إلهياً، واعتقدوا في الحال أن مقت أنفسهم للظلم هو نفس مقت الإله للظلم، وبذلك صارت مثالم العلية في الأخلاق هي كذلك مثل الإله، فاكتسبت بهذا المظاهر الجديد قوة مسيطرة جديدة.

وبذلك كان من السهل الاعتقاد – زيادة على ما ذكر – بأن العدالة هي القانون التقليدي لوظيفة الوزير منذ الزمن الذي كان يحكم فيه إله الشمس مصر، وكذلك حكم الفرعون الذي جرى وراثياً مدة ألفي سنة منذ تأسيس الاتحاد الأول، وكان المفروض فيه أنه كان استمراً لسريان دم «رع» وسلامته، كان كذلك استمراً لإقامة نظام العدل القديم الذي أقامه إله الشمس على الأرض. وقد ألقى الملك أمره بكل وضوح على الوزير، غير أنه لم يتعدد في الوقت نفسه في الالتجاء إلى المحكمة العليا، فكان على الوزير أن يقيم العدل؛ لأن الإله الأعظم الذي يشرف على الدولة يمقت الظلم، وليس ذلك اتباعاً لأمر الملك فقط.

ثم إنه بعد انقضاء حوالي اثنى عشر أو ثلاثة عشر قرناً من الزمان على ذلك العصر نجد أن أنبياءبني إسرائيل يعلنون بقوة سيادة «يهوه» الخلقية على سيادة الملك عندهم. ولكن كم كان عدد الأجيال التي لا بد أنهم سلحوها في خدمة الدين بغير فائدة ظاهرة

قبل أن يتغلب صراع الأنبياء هذا ويحرز النصر حتى عَبَر عن روح الحكومة العبرانية، وإن كان ذلك التعبير فيها أقل بكثير مما عبر به الملوك في العصر الإقطاعي عند قدماء المصريين، مع أننا لم نعتد ربط مثل تلك المبادئ الحكومية بالشرق القديم، بل ولا بالشروع الحديث.

ويرجع تأثير تلك المثل العالية للعدالة الاجتماعية التي وجدت سبيلاً إلى الحكومة بدرجة عظيمة، إلى الشكل الذي انتشرت به بين كل طبقات الشعب؛ فإن مثل تلك العقائد لو كانت أعلنت بين القوم في شكل مبادئ مجردة لما لفتت إليها الأفكار ولما أحدثت إلا تأثيراً قليلاً، بل ربما لم تُحدث أي تأثير مطلقاً، فإن المصري كان يفكر دائمًا في الأشياء المعينة والصور المحسنة؛ فهو مثلاً لا يفكر في السارق نفسه، ولا يفكر في الحب بل في المحب، ولا يفكر في الفقر بل في الرجل الفقير وهلم جراً؛ ولذلك لم ير الفساد الاجتماعي بل شاهد المجتمع الفاسد. ولهذا كان الوزير «باتاح حتب»، وهو رجل يقوم بأعباء الوظيفة بإيمان سليم في قيمة السلوك الحق والإدارة الحقة ليخلق بذلك السعادة، وسلم إرث تلك التجربة إلى ابنه، وكذلك «الرجل التعس» كان رجلاً حلّ به الظلم الاجتماعي فعَبَر عنه في صورة روح يائسة تعبّر عن يأسه وأسبابه، وكذلك أيضًا كان «إبور» رجلاً تسكن في نفسه الرؤية التي أدركت كلاً من الفساد الفتاك بالمجتمع والحلم الذهبي بظهور الملك الأمثل الذي يصلح كل شيء، وكذلك أيضًا كان «الفلاح الفصيح» رجلاً يتأنم من اضطهاد الموظفين له ويصرخ بأعلى صوته مستغفياً من ذلك، وكذلك أيضًا كانت أوامر «أمنمحات» صيغت في قالب ملك يتأنم من الخيانة المخزية التي حدثت له وجعلته يفقد كل ثقة بالناس؛ فألقى تجاربه تلك إلى ابنه.

فكانـت النتيجة الازمة لذلك أن تلك العقائد التي تعزى إلى أولئك المفكرين الاجتماعيين قد وُضعت في شكل تمثيلي، وأن العقائد نفسها قد عَبَر عنها في هيئة محاورات نشأت عن تجارب وحوادث مُثُلت كأنها حقائق واقعية.

إننا نكرر هنا أن مثل تلك التعاليم كانت بلا شك تلقي في الشرق، بل ما زالت تلقي في كل بقاع العالم، أعظم الإقبال والانتشار بوضعها في تلك الصور، وهي الصور التي صورت بها بكل بساطة مشكلة الألم الإنساني التي مثّلت لنا بشكل بارز في قصة «أيوب» – عليه السلام؛ كما أن قصة «إحقار» التي كُشف حديثاً عن أصلها الآرامي القديم تعد بلا شك مقالاً معبراً عن غباؤه جحود الجميل ونكرانه، وقد صيغت في نفس ذلك الطراز، في حين أن أمثال «عيسي» – عليه السلام – وهي أجمل تلك القصص

جميعاً، تتبع في تصويرها نفس الطريقة والصورة اللتين كانتا شائعتين في الشرق مدة أزمان مضت. و«أفلاطون» عندما أراد أن يتحدث عن خلود الروح اتخذ من موت «سقراط» موضوعاً مسرحيّاً عبر فيه عن العقائد التي أراد أن يضعها أمام الناس في تضاعيف محادثة جرت بين «سقراط» وصحابه.<sup>٥</sup>

ومما هو جدير بالنظر هل أن تلك الأبحاث الأخلاقية والفلسفية، التي تُلقى في صورة محاورات بعد التمهيد لها بمقيدة تجعل الموضوع كله في هيئة قصة، كان لها أثرها في ظهور الشكل الحواري في آسيا وأوروبا؟ على أن انتشار قصة «إحقار» انتشاراً عاماً في أنحاء العالم يدل على مدى تناقل مثل ذلك الإنتاج الأدبي، وقد يكون من الأمور الجديرة بالذكر في موضوعنا أن أقدم صورة لقصة «إحقار» هذه قد نبتت في مصر.

وقد لاحظنا من قبل أن المثل العليا الاجتماعية التي نبتت في العهد الإقطاعي قد أضيفت إليها سلطة مقدسة وعزيت إلى أصل إلهي. ومن المهم أن نفحص الدليل على قيام تلك الحقيقة، وأن نثبت بصفة قاطعة شخصية ذلك الإله المقصود الذي كان يتتجي إلى سلطانه رجال المثل العليا في الاجتماع. إن هذه المثالية الاجتماعية – التي هي أقدم شيء من نوعها – كانت بلا جدال مرتبطة بحكم إله الشمس على الأرض، وقد لاحظنا فيما تقدم أنه كان إلهًا للشئون البشرية في عالم الأحياء، في حين أن «أوزير» كان إلهًا للموتى. ولا نزاع في أن الملك الأمثل هو «رع» إله الشمس الذي كانت تجدد فخامة حكمه الخلقي في الفرعون الذي كان خليفة له على الأرض.

ولقد التجأ الملك في أوامره لرئيس وزرائه إلى التصريح بأنها أنت وفقاً لحكم إله الشمس وجرياً على تقاليده المتيبة؛ فالإله «رع» هو الذي كان صاحب السيادة على أفكار أولئك الفلسفه الاجتماعيين في العهد الإقطاعي؛ لأننا نجد في «أغنية الضارب على العود» حتى مومية المتوفى قد وضعـت أمام إله الشمس، وإليه كان يتطلع «الرجل التعس» ليبرئه في الآخرة. وقد كان «خـع خـبـرـو رـع سـنـب» كاهـنـاً لإلهـ الشـمـس بمـدـيـنـة «هـلـيـوـبـولـيس»، كما أن رؤية «إبور» للملك الأمثل الذي سيأتي في المستقبل قد بربـتـ إـلـيـهـ منـ ذـكـرـيـاتـ النـعـيمـ المقـيمـ لـحـكمـ «رع» علىـ الـأـرـضـ بـيـنـ النـاسـ، فـيـ حـينـ أـنـ مـلـخـصـ كـلـ شـكـاوـيـ «الـفـلاحـ الفـصـيـحـ» كـانـ تـنـحـصـرـ فـيـ «تـلـكـ الـكـلـمـةـ الطـبـيـةـ الـتـيـ خـرـجـتـ مـنـ فـمـ «ـرـعـ» نـفـسـهـ: تـكـلمـ الصـدـقـ وـافـعـلـ الصـدـقـ (أـوـ الـحـقـ)؛ لـأـنـهـ عـظـيمـ وـأـنـهـ قـويـ وـأـنـهـ دـائـمـ».

<sup>٥</sup> إن وجه الشبه بمحاورات «أفلاطون» قد لاحظه الأستاذ «جاردنر» في كتابه.

فالواجبات الخلقية التي تظهر في اللاهوت الشمسي ليست إذن إلا صورة لأقدم بعث اجتماعي جديد لم نعرف نظيرًا له في تاريخ العالم. وقد كان من أهم نتائج الملكية المثل لحكم إله الشمس الأمل في تكرار مثل ذلك الحكم الطافح بالخير، وكان ذلك الأمل هو الذي جلب معه فكرة انتظار ملك مخلص يأتي فيما بعد.

ومن الواضح هنا — كما في متون الأهرام — أن علاقة «أوزير» بالمثل العليا للحق والعدالة في ذلك الوقت كانت أمراً ثانوياً؛ لأن «أوزير» كان قد حوكم ثم اتضحت براءته في قاعة «هليوبوليس» العظمى؛ أي إنه حوكم أمام محكمة الشمس التي كان معترضاً بها أنها المحكمة التي لا بد أن يفوز الإنسان ببراءته أمامها، وقد حدث ذلك في الوقت الذي كانت فيه أسطورة «أوزير» لا تزال في دور التكوين والتأليف.

أما رفع «أوزير» إلى منصب قاضٍ فيما بعد، فليس إلا صبغةً لوظائفه بالصبغة الشمسيّة على أساس القضاء الشمسي السائد في متون الأهرام؛ إذ نجد في تلك المتون أن «أوزير» قد صعد بالفعل فوق عرش «رع» السماوي، ثم نراه الآن يستولي على كرسي القضاء الخاص «برع»، وبتلك الكيفية صار إله الشمس المتصرف الخلقي العظيم الذي يحاكم أمامه الجميع بمقتضى العدالة، ولم يستثن من بينهم أحداً حتى ولا «أوزير» هذا. ولا داعي لأن ننكر هنا وجود بعض المبادئ الخلقية في العقيدة الأوزيرية المبكرة، وهي المبادئ التي نجد بعض الدلائل على وجودها في المذاهب المحلية لعدة آلهة مصرية من عصر الأهرام، ولكن يجب علينا لهذه المناسبة ألا ننسى أن متون الأهرام قد حفظت لنا بعض المتون التي اعتُبر فيها «أوزير» بعيداً جدًا عن أن يكون ملكاً أمثل وصديقاً للإنسان؛ لأنها تميط اللثام عن عداوته للموتى وخصومته لجميع الناس. ولم يظهر «أوزير» بمظهر الحامي للعدالة بشكل صريح إلا في العهد الإقطاعي، وسنرى الآن أن «أوزير» و«رع» قد وُضعا جنبًا إلى جنب في التفكير الخلقي في ذلك العصر.

وكان لا بد في ذلك الوقت لكل عظيم وكل قوي أن ينتظر المحاكمة أمام محكمة العدل، على أن يكون ذلك على قدم المساواة مع الفقير ومن لا ناصر له في المعاملة وفي الأحكام، وتلك المعاملة لم تذكر فقط في الاعتقادات الدينية والمبادئ الاجتماعية، بل ذكرت كذلك رسميًا في السياسة الملكية. ولا يكاد يكون هناك أي شك في أن مثل تلك العقائد الخاصة بالعدالة الاجتماعية كما وجدناها في ذلك العصر قد ساعدت مساعدة عظيمة

على نمو الاقتناع بأن الإنسان الذي يصير مقبولاً أمام محكمة عدالة إله العظيم ليس هو الرجل الذي يكون صاحب سلطان وثروة، وإنما هو رجل الحق والعدالة.<sup>٦</sup>

وقد تأثر الكهنة الذين كانوا مشتغلين باللاهوت في ذلك العصر تأثراً عظيماً بذلك الميل إلى نشر الديمقراطية (أي تعليم المساواة بين الناس). ويكشف لنا عن مبلغ ذلك التأثير خطابُ أساسى هام لإله الشمس عُثر عليه في متون التوابيت الخشبية التي يرجع تاريخها إلى ذلك العصر الإقطاعي؛ إذ يقول: «لقد خلقت الرياح الأربع ليتنفس بها الإنسان مثل أخيه الإنسان مدة حياته، ولقد خلقت المياه العظيمة لاستعمالها الفقير مثل السيد.

لقد خلقت كل رجل مثل أخيه، وحرمت عليهم إتيان السوء، ولكن قلوبهم هي التي نكثت ما قلته.

لقد جعلت قلوبهم لا تغفل عن الغرب (الموت والقبر) ليقربوا القرابين للألهة المحلية».<sup>٧</sup>

وإنه لأمر هام جدًا أن نجد في ذلك المتن المساواة التامة بينبني الإنسان في قوله: «لقد خلقت كل إنسان مثل أخيه».

وقد نظر إلى ذلك البيان فوراً من ناحيته الخلقية في قوله: «ولقد حرمت عليهم إتيان السوء ولكن قلوبهم هي التي نكثت ما قلته». وإن ظهور مثل تلك النظرة – إلى الإنسانية – التي قضت على كل الفوارق الاجتماعية في نظر الخالق العظيم عند خلقه للناس وجعلهم سواسية أمام المسئولية الخلقية يعد أمراً غريباً، ويزيد في غرابة ظهوره قبل عصر المسيح – عليه السلام – بألفي سنة؛ أي إنه كما نلاحظ كان معاصرًا على وجه التقريب لعهد الملك « Hammurabi »<sup>٨</sup> الذي سنَّ في قانونه العظيم: «إن كل العقوبات والأحكام

٦ ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاءُكُمْ﴾.

٧ لقد شاهدت تلك الفقرة أولاً بتابوت «ست حزحت» Cairo 28085 De Buck، وهي التي وضعت في طبعة المعهد الشرقي تحت B 3 C Bersheh 3 Cairo، وإنني مدین للأستاذ «دي بيك» لأنه استلفت نظري إلى تلك المتون المائة لذلك المتن؛ إذ يوجد أحدهما في القاهرة والآخر في متحف برستول، والمتن الآخر هو الأصح، ولكن المتن B 6C يعطينا صورة أوفى من غيره، وقد استعملت كل الثلاثة في ترجمتي هذه.

٨ هو ملك بابل، حكم حوالي عام ١٩٠٠ ق.م، ومن أهم أعماله القانون الشهير الذي وضعه لبلاده.

القضائية تدرج حسب مراكز المذنبين الاجتماعية أو مكانة المتخاصمين الاجتماعية». وهذه الحقيقة تفسر لنا على الفور السبب الذي من أجله نعتبر أن ما أضافته المدنية البابلية إلى إرثنا الخلقي في غربي آسيا، في حكم العدم. ومن ثم نرى أن الحقوق الخاصة التي كان يدعى إليها العظام والأقوياء لأنفسهم من الإجلال والسعادة في عالم الآخرة، أخذت تختفي وتزول، ومن هنا أيضاً بدأت عقيدة المساواة بين البشر في التمتع بنعيم الآخرة تأخذ مجرها، بمعنى أن عالم الحياة الآخرة قد صار ديمقراطياً لكل البشر على السواء. والآن يجب علينا أن نحاول إدراك تأثير الآراء الخاصة بالعدالة الاجتماعية التي ظهرت في العهد الإقطاعي إزاء تطور الاعتقادات المصرية القديمة فيما يتعلق بمصير الأرواح البشرية في عالم الحياة الآخرة.

### الفصل الثالث عشر

## إقبال عامة الشعب على اعتناق مثل الآخرة الملكية وانتشار السحر

إن عقيدة التشكيك إزاء الاستعداد للحياة الآخرة، بما فيه من بناء قبر ضخم مجهز بالأساس الجنازي الوفير، ثم التسليم بعدم فائدة العتاد المادي للمتوفى، لم يخرج أمرهما عن كونه موجة عكسية صغيرة وسط تيار محيط الحياة المصرية، وذلك بالرغم مما رأيناه من المبالغة في شأنهما في العصر الإقطاعي. والواقع أن مثل تلك الاتجاهات كانت، من جهة، من مستلزمات عقيدة التشاؤم واليأس المطلقي، كما كانت من جهة أخرى من مستلزمات الاعتقاد (الأخذ في النمو) بضرورة التزود بالقيم الخلقية للحياة الآخرة، ولم تخرج تلك الآراء عن كونها ثورية لم تحمل في تيارها الجم الغفير من الشعب المصري؛ ولذلك لما صارت سعادة الآخرة حقاً مشاعاً لجميع المتوفين سارع عامه الشعب إلى التعلق بهذا الامتياز الجديد الذي يجعل لهم حق التمتع بذلك المصير السماوي الفخم الذي كان من زمن بعيد موقوفاً على الفرعون فقط، فأقبلوا على تلك الشعائر الجنائزية وواصلوا القيام بالمحافظة على طقوسها.

وقد استمرت العناية بإقامة تلك الشعائر تزداد وتنشر دون أي التفات إلى ذلك الصمت البليغ والخراب البادي اللذين كانا يخيمان فوق هضبة الأهرام وفوق جبانات أولئك الأجداد. وباستعراض الماضي نجد أن والد «ميريكارع»، بالرغم من أنه كان يشعر شعوراً قوياً بتلك الأهمية الخطيرة للحياة الفاضلة، لم ير أن يزيّن لابنه الاستغناء عن القبر؛ إذ يقول له: «زيّن مثواك (يعني قبرك) الذي في الغرب، وجّل مقعدك في الجبانة». ولكنـه لم يفته في الوقت نفسه أن يضيف إلى ذلك قوله: «كإنسان مستقيم أقام العدالة؛ لأنـ ذلك هو ما يعتمد عليه القلب..».

ويتضح من ذلك أن هذا الملك المسن لم يكن يعتبر القبر المتن وحده كافياً لضمان السعادة في الحياة الآخرة، هذا من جهة، ومن جهة أخرى نرى أن «إبور» قد قال للملك: «وفضلاً عن ذلك فإنه من الخير أن تقيم أيدي الناس الأهرام وتحفر البحيرات وتغرس حمائل جميز الآلهة..».

وقد كان يعد فقدان القبر في نظر طائفة الموظفين الأثرياء أرهب عاقبة ممكنة لعدم ولاء المتوفى للملك؛ ولذلك قال أحد الحكماء لأولاده: «لا قبر لإنسان خارج على جلالة الملك، بل إن جثته سيلقى بها في الماء».١

ومن أجل ذلك اتجه الأشراف في ذلك العصر إلى بناء المقابر وتجهيز معداتها طبقاً لما كانت عليه الحال قيماً. والواقع أنه لم يعد بعد في قبضة يد الملوك ذلك السلطان المطلق على الحكومة حتى يمكنهم أن يتذدوا منها مجرد هيئة منظمة لإقامة المقبرة الملكية الهائلة، ومع ذلك فإن طبقة الموظفين المكلفين بإقامة مثل تلك المبانى لم يتربدوا في موازنتها بالجizada (جبانة الجizada)، فقد أظهر «مرا» أحد مهندسي الملك «سنوسرت الأول» ارتياحاً عظيماً عندما كلف من قبل الملك «ليقوم له ببناء مثوى أبيدي تفوق شهرته «رست» (يعنى الجizada) ويكون أثاثه أحسن من أثاث أي مكان آخر، وفي المنطقة الممتازة الخاصة بالآلهة، فكانت عمدة ذلك المثوى تخترق السماء، والبحيرة التي حفرت فيه قد وصلت إلى النهر، وأبوابه العظيمة التي تناطح السماء قد أقيمت من أحجار طرة البيضاء، وقد فرح «أوزير»، أول أهل الغرب، بكل آثار سيدي (الملك)، كما سرت أنا نفسي وابتھج قلبي بما قد قمت بإنجازه.٢ و«المثوى الأبدى» المذكور هنا هو قبر الملك، وهو يشمل كذلك المزار أو المعبد الجنازي الذي يكون قبالتة، كما يدل على ذلك الوصف المذكور.

ومع أن مقابر أشراف الإقطاعات لم تعد تُبنى بعد حول هرم الملك كما كان يفعل الأشراف ورجال الإدارة في زمن عصر الأهرام، وصارت الآن منبتة في إقطاعاتهم في طول البلاد وعرضها، فإنهم استمروا يتمتعون إلى حد ما بالهبات الجنائزية التي كانت تُصرف من الخزانة الملكية، تشهد بذلك الصيغة الدينية المألوفة: «هي قربان يهديه الملك». وهي

١ إن «الرجل التّعس» يشير إلى المصير المشابه لذلك بالجثة المنبودة.

٢ الواقع أن الحفائر التي قام بها متحف المتروبوليتان بمدينة نيويورك قد كشفت ما عليه تلك المنطقة التي ضمت ذلك الهرم الذي أقامه «سنوسرت الأول» باللشـت من الفخامة التي تفوق حد العادة المألوفة.

إقبال عامة الشعب على اعتناق مثل الآخرة الملكية وانتشار السحر

الصيغة التي كانت شائعة في المقابر التي حول الأهرام، فصارت الآن تنقش بكثرة بمقابر الأشراف.

على أن هذه الحال لم تعد مقصورة على مقابر الأشراف؛ إذ إنه بعد التطور الأخير في معتقدات الطبقات الراقية عن الآخرة وانتشارها بين الشعب، صار من العادات المعروفة المرعية أن يتضرع كل إنسان إلى الملك حتى يعطيه نصيحةً من تلك الهبات الجنائزية الملكية؛ ولذلك نجد كل طبقات المجتمع – حتى أحرق العمال – المدفونين في العراة المدفونة كانوا يتضرعون لنيل «قربان يهبه إليهم الملك» بالرغم من أنه كان من المستحيل طبعاً أن تتمتع غمار الشعب بامتياز كهذا.

على أننا لا نحصل على فكرة وافية عن تلك العادات الطلية الخاصة بتموين المتوفى في الحياة الآخرة إلا في ذلك العهد الإقطاعي، ولا غرو، فقد صارت تلك العادات الآن متأصلة في حياة الشعب، وقد حفظت لنا المقابر التي لا تزال باقية إلى الآن في مقاطعات الوجه القبلي بعض بقايا تلك الشعائر اليومية والعادوية، وكذلك ما كان خاصاً منها بالاحتفالات والأعياد، مما كان الشعب يظن أنه بوساطتها يدخل السرور على الذين قد رحلوا إلى الدار الآخرة حتى تصير حياتهم أكثر مرحاً، وذلك على النمط الذي لاحظناه في الاحتياطات التي كان يتتخذها الأشراف في عصر الأهرام.

فإن الشريف الثري «حبنافي» الأسيوطى (حاكم مقاطعة أسيوط) الذي كان يعيش في القرن العشرين ق.م، أقام لنفسه قبل وفاته تمثلاً في كلٍّ من معبدى المدينة الرئيسيين: أحدهما في معبد الإله «وبوات»، وهو إله محل قديم لذلك المكان في صورة ذئب، ومن ذلك الاسم اشتقت المدينة اسمها «ليكوبوليس» (يعنى بلدة الذئب) على يد اليونان. وأما التمثال الآخر فقد أقامه في معبد «أنوبيس»، وهو إله معروف في صورة الكلب أو صورة ابن آوى، وقد كان ذلك الإله يوماً ما أحد الآلهة المناهضين «لأوزير». وكان معبد الإله «وبوات» يقع في وسط المدينة، في حين أن معبد الإله «أنوبيس» كان يقع بعيداً عنه على ظاهر حدود الجبانة في سفح الجبل الذي نحت في واجهته على مسافة من ارتفاعه، قبر «حبنافي» الفخم. وقد نصب في ذلك القبر تمثلاً ثالثاً لنفسه أيضاً يقوم برعایته كاهنة الجنازي، ولم يكن له إلا كاهن واحد يُعني بقبره، ويقوم بالاحتفالات التي كان يرغب فيها، ولكن «حبنافي» دبَّر ما يلزم للكاهن من المساعدة عند الاقتضاء، بأن عهد بهذه المساعدة إلى كهنة المعبددين وبعض موظفي تلك الجبانة، وقد تعاقد على ذلك مع كل أولئك كما تعاقد مع الكاهن الجنازي، معيناً بالضبط ما يجب عليهم عمله وما يجب أن

يتسلمه من غلات ذلك الشريف في مقابل قيامهم بتلك الخدمات، أو مقابل القربان الذي كان يقدّم بانتظام كل يوم وفي المواسم الخاصة فيما بعد موت هذا الشريف. وتلك العقود البالغ عددها عشرة قد دوّنها ذلك الشريف في نقوش ظاهرة إلى الآن فوق الجدار الداخلي لمزار قبره، وهي تقدم لنا صورة قريبة جدًا من تقويم الأعياد التي كان يُحتفل بها في تلك المدينة الإقليمية التي كان يحكمها «حبزافي»، وهي أعياد كان الاحتفال بها يعم الأحياء والأموات على السواء.

فإذا اخذنا محتويات تلك العقود أساساً فإن الصورة الخيالية التالية التي نستنبطها من ذلك كفيلة — على ما نأمل — بالتعبير عن الحياة التي توحى بها تلك العقود.

إن أهم تلك الاحتفالات تلك التي كانت تقام بمناسبة مقدم السنة الجديدة، فكانت تقام قبل حلولها، وعند بدايتها وبعد بدايتها؛ فتبدأ الاحتفالات قبل نهاية السنة القديمة بخمسة أيام في أول يوم من أيام النسيء الخامسة التي تنتهي بها السنة، فكان يُرى في ذلك اليوم كهنة الإله «وبوات» سائرين في موكب، مختلفين شوارع أسيوط وأسواقها، وكانوا في نهاية المطاف يخرجون من المدينة حاملين إلههم «وبوات» إلى معبد «أنوبيس» الذي كان يقع في سفح جبل الجبانة، وهناك يُذبح ثور للإله الزائر (يعني للإله «وبوات»)، وكان كل كاهن إذ ذاك يحمل بيده رغيفاً كبيراً أبيض مخروطي الشكل، وعند دخولهم ساحة معبد «أنوبيس» هذا يضع كلُّ منهم رغيفه عند قاعدة تمثال «حبزافي».

وبعد مضي خمسة أيام من ذلك التاريخ كان ينحدر مدير الجبانة وبصحبته تسعه من موظفيه من فوق تلك الجبال عند حلول المساء، مارّين بأبواب القبور المفتوحة، التي كانت حراستها موكلة إلى هؤلاء الموظفين، ثم يدخلون في ظلال المدينة التي في سفح تلك الجبال. وكانت المدينة في تلك الآونة يخيم عليها الظلم؛ إذ كانت تقع في ظلال تلك الجبال المشرفة عليها، وكان هذا في ليلة رأس السنة الجديدة، وكانت الأنوار المبعثرة التي أُشعّلت ابتهاجاً بالعيد قد بدأت تتبّع عند الشفق من داخل البيوت ومن الشرفات.

وحيينما تكون تلك الفئة ماضية في سيرها بالشوارع الضيقة الواقعة في أطراف المدينة تعرّضهم فجأة الأسوار العالية لمعبد الإله «أنوبيس»، وعندما يدخلون من بابه العالي العظيم يسألون عن «الكافن العظيم»، فيقدم لهم هذا على الفور حزمة من المشاعل، فيأخذونها ويعودون أدراجهم مصعدين في الجبل بتؤدة ومشرفين على المدينة كلما تسلقوا الجبل في عودتهم. وحيينما يشرفون من فوق الجبل على أسقف المدينة الملتقة

في الظلام الدامس كانوا يكتشفون في وسطها مجموعتين منعزلتين من الأنوار، إحداهما تقع بالضبط تحت أقدامهم في حضيض الجبل، والأخرى تقع على مسافة بعيدة في قلب المدينة، فكانتا تشبهان جزيرتين متلائتين بالنور في بحر من الظلمة يمتد إلى مسافة من تحت أرجلهم. وهاتان المجموعتان من النور هما ساحتا المعبدين اللذين كانت الأنوار تسقط في أرجائهما.

وبالرغم من أن سيدهم القديم <sup>٣</sup> «حبنافي» كان مدفوناً في بلاد النوبة النائية فإنه كان حاضراً بتمثاله المقام في وسط تلك الأفراح والأعياد التي كانت تعج بهما ساحة ذينك المعبدين، فقد كان تمثاله المنصوب في المعبد ينعم بعينيه اللتين كان يشرف بهما على الجموع التي كانت تزخر بهم هاتان الساحاتان المختلطان بحمل أعمدتها الزاهية. وكان (يعني التمثال) يتمتع مثل أصدقائه الأحياء — الموجودين أسفل منه — بروح ذلك الفيوض العميم الذي كان مرسوطاً أمامه عندما يشاهد رغفان القرابان موضوعة عند قدميه، وهي التي ذكرنا فيما مر أن الكهنة كانت تضعها هناك. وكانت أذناه (يعني التمثال) تملأن بضجيج آلاف الأصوات التي كانت تتعالى بالفرح المنبعثة من جماهير المدينة المجتمعين بمعبدى الإلهين يتربون انقضاء ذلك العام الراحل ويستقبلون العام الجديد، وكأن أصواتهم اصطدام بحر يزخر بأمواجه، ينبعث من بعيد فوق الأسفاق المظلمة إلى أن يصل جرسه المتضائل إلى آذان طائفة حراس الجبانة المرتفعة القائمة بين ظلمات الجبال وهم يشرفون على المدينة في صمت رهيب.

وكانت تطل من فوق رءوسهم بالضبط واجهة تلك المقبرة التي كانت قد أعدت لتضم جثمان سيدهم الراحل «حبنافي»، وقد كان المقدمون في السن من بين أولئك الحراس يذكرون جيداً، ويدركون الكرم الذي طالما لاقوه على يديه. وأما المحذون منهم فكان في نظرهم اسم «حبنافي» مجرد اسم لا يحمل معنى ما، فكانوا لا يجيبون إلا متباطئين ومتثاقلين عندما كان شيوخهم يحثونهم على إضاءة أنوار القبر، وحينما كان يتعجلهم صوت كاهن «حبنافي» من أعلى الجبل قائلاً: لا تتأخروا أكثر من ذلك في إضاءة الأنوار، وعندئذ يخرج الشرر من قبح الزناد، وعلى إثره تضاء أول شعلة ومنها تضاء

<sup>٣</sup> كان «حبنافي» قد أرسل فيما بعد إلى بلاد النوبة حاكماً عليها فمات ودفن بها، وقد كشف «رزنر» قبره بجهة «قرمة» عام ١٩١٣؛ أي إنه لم يشغل قط القبر الذي أعده بأسيوط، ومع ذلك بقيت تقام له الشعائر وتتقى القرابين كما لو كان القبر يضم جثمانه.

المشاعل الأخرى بسرعة. وكان الموكب الذي يشمل أولئك الحراس يسير حول مرتفع من الجبل فسيح الأرجاء ثم يعود الموكب ثانية إلى باب القبر العالي، حيث يكون في انتظارهم كاهن «حبزافي» فيدخلون من غير توانٍ إلى مزار القبر العظيم.

وكان يشاهد انعكاس أنوار تلك المشاعل المتألقة في غير نظام فوق جدار ذلك المزار، فترى عليه صورة ضخمة للسيد الراحل ترتفع عالية حتى تخفي رأسه وسط الظلمة التي لم تصل إليها أنوار تلك المشاعل المتصائلة. وبيدو على صورته كأنها تحثهم على تأدبة واجباتهم نحوه بالدقة والعناء عملاً بما هو مدؤون بالعقود العشرة المنقوشة فوق جدار المزار نفسه. وكان «حبزافي» يبدو في الصورة مرتدياً لباساً بهيجاً ومتوكلاً في رقة على عصاه التي بيده، وطالما كان المستون من تلك الطائفة يرونها قائمةً على هذا الوضع وهو يفصل في القضايا التي كانت تُعرض عليه حينما كان يساق المذنبون إلى داخل باب ديوانه بين صفين من ضباطه المتزلفين، أو كما كان يشاهد في حالة أخرى وهو يراقب سير تقدم العمل في إحدى ترع الري الهامة حتى يفتح بها حقل زراعة جديد. فكان هؤلاء الحراس يسجدون خضوعاً أمام صورته تلك المهيبة، يسوقهم إلى ذلك الدافع الطبيعي الذي ليس لهم فيه اختيار، كما كان يسجد أمامه الكتاب وأصحاب الحرف والفلاحون الذين نشاهد صورهم تملأ الجدران التي أمامه، وقد لوّنت بالألوان الجميلة البارزة فوق الجدران، وتلك الصور تمثل الصناعات وأسباب الترفية التي كانت تضمها تلك الضياع العظيمة التي كان يملكها «حبزافي» وقتذاك، وهي تؤلف دنيا صغيرة يرى فيها ذلك الشريف الراحل، عندما يدخل إلى مزار قبره، أنه لا يزال يغدو ويروح بين مناظر حياة الريف ومسراتها التي كان هو السيد المرموق فيها، فقد كان يخيل إليه أن جدران مقبرته قد رجعت واتسعت حتى صارت تشمل حقول الزراعة والأسواق، ومصانع السفن وأحواضها، ومستنقعات صيد الطيور، وردهات الحفلات، وقد عمر

النحات والرسام الجدران بتلك المناظر، حتى صارت في الواقع كأن الحياة تدب فيها.

عند ذلك توضع المشاعل المقددة حول القرابين التي تملأ سطح مائدة القرابان العظيمة المصنوعة من الحجر في المزار، وخلف تلك المائدة تمثال «حبزافي» جالس في كوة منحوتة في أصل الجدار، وبعد ذلك تنسحب جماعة الحراس الصغيرة على مهل، ملقين عدة نظرات سريعة على الباب الوهمي المقام في جدار المزار الخلفي، وكانوا يعتقدون أن «حبزافي» يمكنه في أي وقت شاء أن يبرز منه تاركاً عالم الظلام المستتر خلف ذلك الباب الوهمي ليدخل إلى عالم الأحياء، ويحتفل مع الأحياء من أصدقائه بعيد رأس السنة المذكور.

وأما اليوم التالي، وهو اليوم الأول من السنة الجديدة، فيعيد أعظم أيام الأعياد في التقويم السنوي، وكان القوم يتبادلون فيه الهدايا فرحين، كما يتوافد أهل الضياع أيضاً يحملون الهدايا إلى سيد ضياعهم، وقد انهمكت سلالة «حبزافي» في ملذاتها وجرت فيها إلى آخر شوطها، ولكن شروطه التي أُبرمت بانتباه وحذر، وهي التي كانت ولا تزال مدونة في سجلات المدينة، تضمن له الاهتمام بأمره وعدم إهماله. وفي الوقت الذي كان فيه الفلاحون ومستأجرو الإقطاعية يشاهدون مزدحمين عند الباب العظيم لبيت ذلك الشريف، حاملين هداياهم لسيدهم الحي، غير مفكرين في سيدهم الراحل، كان حراس الجبانة العشرة بقيادة رئيسهم يجتازون أطراف المدينة مرة أخرى سائرين نحو إحدى خرائب الضيعة لتسلّم ما كان من حقهم أن يتزوّدوا به منها، ثم لا يلبثون أن يعودوا أدراجهم حاملين ٥٥٠ فطيرة مستديدة و٥٥ رغيفاً من الخبز الأبيض و١١ إناء مملوئة بالجعة، ثم يرجعون من حيث جاءوا مقتدين طريقة في تمهل وسط مرح الزحام حتى يبلغوا مدخل الجبانة عند سفح الجبل، فيجدون هناك زحاماً عظيماً أيضاً، وكل واحد من أولئك المزدحمين محمل بمثل ما حُملوا به؛ إذ كان الطيبيون من أهل «أسيوط» يحملون عطاياهم من الأطعمة والشراب، بين جلبة عظيمة من الأفراح القائمة وسط تلك المناظر الخلابة التي لا عداد لها من صور تلك الحياة الشرقية، كما يشاهد مثل ذلك إلى اليوم بالجبانات الإسلامية في مصر في أيام عيد الفطر (وباقى الأعياد الإسلامية)، ويقصدون إلى الجبل حيث يدخلون بما يحملون إلى أبواب المزارات العديدة التي كانت منتشرة في وجه الجبل على مثال عيون أقراص النحل في خليتها، حتى تتمكن موتاهم من مشاطرتهم تلك الأعياد المرحة.

والواقع أن ذلك العيد يعد أقدم مثال من «عيد كل الأرواح»<sup>٤</sup>، وكان حراس الجبانة يسرعون إلى قبر «حبزافي» بما معهم من المؤن فيسلمونها على الفور إلى كاهنه الجنازي ثم يعودون أدراجهم، حتى يحافظوا على النظام بين جمهور أفراد الشعب المرح الذين كانوا يتسلقون الجبل من كل مكان.

وكلما بليت جدة النهار قامت المعدات الالزمة للاحتفالات المسائية على ساق وقدم، من إشعال الأنوار وتمجيد المرحومين الذين ماتوا. وكان حراس الجبانة، مع كثرة تعبهم

<sup>٤</sup> «عيد كل الأرواح» هو عيد مسيحي يعقد في اليوم الثاني من نوفمبر، وفيه يعقد احتفال مهيب بالكنيسة الكاثوليكية الرومانية ليتضرعوا إلى الله لأرواح الأموات المخلصين.

من تأدية واجباتهم الشاقة طوال اليوم بالجبانة المزدحمة، ينحدرون للمرة الثانية من فوق الجبل إلى معبد الإله «وبوات» بالدينية حيث يكون جميع كهنة المعبد عن بكرة أبيهم في انتظارهم، فيقوم «الكاهن الأعظم» رئيسهم بتسليم حراس الجبانة عشرة المشاعل الالزمة لإنارة مقبرة «حبزافي»، فكانت تضاء في الحال بالمشاعل التي يحملها الكهنة، ثم يتحرك بعد ذلك الموكب المؤلف من الحراس والكهنة معاً، فيسير على مهل مختاراً ساحة المعبد، ثم يخترق السور المقدس سائراً نحو الركن الشمالي للمعبد، كما ينص على ذلك لنا العقد الذي أبرمه «حبزافي» مع الكهنة، وهو يرتكون تفخيم<sup>٥</sup> «حبزافي» (جعله روحًا). وكان كل كاهن يحمل معه رغيفاً كبيراً مخروطي الشكل من الخبز الأبيض كالذى سبق أن وضعوا مثله أمام تمثال «حبزافي» في معبد «أنوبيس» منذ خمسة أيام مضت، وكان الكهنة عندما يصلون إلى الركن الشمالي من المعبد يعودون ثانية إلى القيام بواجباتهم في وسط المحراب المزدحم بدهماء الشعب، وكانوا بطبيعة الحال يسلمون رغفانهم إلى حراس الجبانة؛ لأن هذه الرغفان كانت كنصل العقد خاصة بتمثال «حبزافي» الذي في قبره.

أما موكب الحراس الصغير المؤلف من عشرة أشخاص فكان يخترق شوارع المدينة المتألقة بالأنوار، والحراس يقتربون طريقهم بمشقة عظيمة وسط زحام الشعب، وفي النهاية يبلغون الباب العظيم لمعبد «أنوبيس» حيث تكون الأنوار قد بلغت غايتها من البهجة والرواء، ولا ينسى في ذلك تمثال «حبزافي». وحينما يظهر الموكب خارج المدينة ثانية نراهم لا يزالون يشقون طريقهم بصعوبة بسبب دهماء الناس الذين يسيرون في نفس طريقهم، وكانت واجهة الجبل المظلمة التي تشرف عليهم يتخللها هنا وهناك معالم من النور تسير وئيدة مصعدة فوق الجبل، وكانت تلك الأنوار صادرة من مشاعل أهل المدينة الذين صعدوا مبكرين ووصلوا إلى الجبانة لوضع تلك الأنوار بها أمام تماثيل أمواتهم وقبورهم. وأما الحراس فإنهم يصعدون إلى مقبرة «حبزافي» كما فعلوا في الليلة

<sup>٥</sup> إن طبيعة هذا الاحتفال الذي كان يحتفل به الأحياء في عيد يوم رأس السنة وغيره لأجل موتها، رغم أنه غير واضح في تفاصيله، لا بد أنه كان كما يدل عليه اسمه فنياً، فهو يعني «إجراء جعل الإنسان مفخماً»، وقد رأينا فيما سبق أن من النعم التي يتصف بها المتوفى هو التفخيم، وعلى ذلك كان هذا الاحتفال يقام لتحويل المتوفى إلى «واحد مفخم»، وذلك بالضبط كما كان يحول إلى «روح» (با) باحتفال مشابه يقيمه الأحياء، ويمكن اعتباره في الواقع مماثلاً كثيراً لعيد «التفخيم».

المنصرمة، ويسلمون المشاعل والخبز الأبيض لكاهن «حجازي» الذي ينتظرونهم. وهكذا يشترك ذلك الشريف المتوفى مع أولاده ورعاياه الأحياء في الاحتفال بأعياد رأس السنة. وفوق تلك الأعياد وغيرها من الأعياد الكبرى التي كان يتمتع بها المتوفى على الوجه المذكور، فإنه لم ينسَ في أي عيد من الأعياد الموسمية الصغيرة التي كان يُحتفل بها في أول كل شهر وفي منتصف الشهر أو في أي يوم من «الأيام المحتفل بها».

وأما حاجاته اليومية فكان يقوم بأدائها طائفة خارجة عن هيئة الكهنة تخدمه بالتناوب بمعبد «أنوبيس»، ولأن ذلك المعبد كان على مقربة من الجبانة، كان أولئك الخدم يذهبون كل يوم بعد الفراغ من تأدية أعمالهم في المعبد حاملين نصيباً من الخبز مع إناء مملوء بالجعة ويضعونهما أمام تمثال «حجازي» (الذي يكون منصوباً فوق السلم السفلي لقبره). وعلى ذلك كان لا يمضي يوم واحد من أيام السنة لا يتسلم فيه «حجازي» ما يلزمه من الطعام والشراب.<sup>٦</sup> وإن مثل تلك الاعتقادات والعادات لتدل على شدة تمسك قدماء المصريين بتلك التقاليد المادية الخاصة بالحياة في عالم الآخرة، التي هي في نظرهم الضمان الوثيق لاستمرار بقاء جثمان المتوفى بعد الموت، بالرغم مما ظهر من الأفكار التي ألقى ضوءاً جديداً على ضرورة التحلي بالأخلاق الفاضلة استعداداً لاستقبال الحياة الآخرة فيما بعد الموت.

على أن بقاء إمداد الأشراف المتوفين بمثل ذلك العتاد المادي إلى الأبد، كان بالطبع من المستحيل؛ ولذلك قال «خنوم حتب» أحد الأمراء الإقطاعيين ذوي البأس في «بني حسن» فيما يختص بأوقافه الجنائزية: «واما فيما يتعلق بالكافن الجنازي أو أي شخص آخر يبعث بها فإنه لن يستمر بعد وابنه لن يستمر بعده في هذا المكان» (يعني مشرفاً على حراسة مدفنه). فيظهر من هذا خوف الشريف المذكور من عدم دوام تقديم العتاد المادي له بعد الموت، ومثل هذه المخاوف كثيرة، تردد ذكرها الوثائق التي من هذا القبيل. وكذلك قد شاهدنا أيضاً أن «حجازي» ذاك كان يبدي مخاوفه من انقطاع زيارته عن تقديم العتاد المادي لحياته الآخرة. وليس ذلك بغرير، فنحن أبناء هذا العصر الحديث

<sup>٦</sup> لقد سعينا في البيان السابق أن نشير ببعض التفاصيل إلى مركز المتوفى في احتفالات الأعياد السنوية بشكلها الذي كان الناس يرعونه في حياتهم، ومن المحتمل أننا قد أرخينا العنوان للخيال فيها، أما الحقائق المجردة فنجدتها «في شروط وصية حجازي» في كتاب المؤلف Development of Religion in Ancient Egypt, P. 268 & 269 . والشروط نفسها نجدها مترجمة في كتاب المؤلف Ancient Records, Vol. I, P. 258-271

لا يكاد يدفعنا البر نحو الاهتمام بقبر جدًّا من أجدادنا الذين رحلوا عننا إلى الحياة الآخرة. وفي بلاد جديدة مثل بلادنا (يقصد الولايات المتحدة بأمريكا) لا يوجد إلا النذر اليسير من بيننا الذين يعرفون أين دُفن آباء أجدادهم.

فالمفهوم أن كهنة «أنوبيس» و«وبوات» وحراس الجبانة بأسيوط كانوا يواصلون أداء واجباتهم ما دام كاهن «حبزافي» الجنازي يتسلم مرتباته، وما دام مخلصًا في القيام بالتزاماته بأن يذكرهم بالقيام بما عليهم من الواجبات ويلاحظ تنفيذها.

وقد رأينا أن وقفًا من مثل تلك الأوقاف استمر نافذ المفعول إلى ما بعد تغيير الأسرة نفسها (من الأسرة الرابعة إلى الخامسة) واستمر على أقل تقدير حوالي ثلاثين أو أربعين سنة في منتصف القرن الثامن والعشرين ق.م. وحتى في الأسرة الثانية عشرة نجد أنه كان لا يزال يوجد احترام عظيم في مصر العليا للأجداد من الدولة القديمة؛ فقد قام حكام مقاطعة «البرشا»<sup>٧</sup> في القرن التاسع عشر والعشرين من قبل الميلاد، بإصلاح مقابر أجدادهم التي كانت ترجع إلى عصر الأهرام، مع أن تلك المقابر كان قد مضى عليها حينئذ أكثر من ٦٠٠ سنة، وكانت متداعية خربة. وقد اعتاد الحاكم التقى الورع أن يسجل ما يفعله من مثل هذه الإصلاحات بالكلمات التالية: «إنه (يعني حاكم المقاطعة) قد عملها تخليدًا منه لذكرى أجداده الذين في الجبانة، الذين هم أرباب ذلك المرتفع، فأصلاح ما وجده مخربيًّا وجدد ما وجده مهدمًا، ولم يقم أسلافه الذين كانوا قبله بذلك.». ونجد أن أشراف تلك المقاطعة قد استعملوا تلك الصيغة في مقابر أجدادهم خمس مرات، كما نجد أن «أنتف» أمير «أرمانت» قد اتبع نفس تلك الطريقة، حيث يقول: «لقد وجدت مزار الأمير «ناخت يوكر» آل إلى الدمار، فجدرانه قديمة وتماثيله محطمة ولم يعتن به أي إنسان، فبنيته من جديد وزدتُ في بنائه، وجددت تماثيله، وأقمت بالحجارة أبوابه، حتى يصير مكانه ممتازًا عن أماكن الأمراء العظام الآخرين.»

على أن القيام بمثل ذلك البر للأجداد الراحلين كان نادرًا جدًّا، وفي الحالات التي تم فيها شيء من ذلك لم تكن له فائدة أكثر من تأخير وقوع ذلك اليوم المشئوم الذي تزول فيه تلك الآثار جملة، والمدهش في ذلك أنهم، مع وجود مقابر أجدادهم مخربة أمامهم، كانوا لا يزالون يقيمون لأنفسهم تلك الأضرحة التي كان محتملًا عليها أن تلقى مثل ذلك المصير.

<sup>٧</sup> المقاطعة الخامسة عشرة من مقاطعات الوجه القبلي (انظر مصر القديمة خريطة الوجه القبلي).

ولدينا قبر «خنوم حتب»، وهو أكبر القبور التي تركها لنا أمراء مقاطعة «بني حسن» منذ ٤٠٠٠ سنة مضت، تتضمن جدرانه — بين تلك الرسوم الملونة الجميلة التي تزينها — كتابات حُشرت بين النقوش الأصلية، تستغرق مدد كتابتها نحو ١٢٠ جيلاً من الناس، وقد خطّها كاتبواها على عجل، باللغة المصرية القديمة القبطية واليونانية والعربية والفرنسية والإيطالية وإنجليزية. وأقدم هذه الكتابات كانت لكاتب مصرى دخل إلى ذلك المزار المذكور منذ ٣٠٠٠ سنة مضت وكتبها باليراع (يعنى الغاب) والمداد فوق الجدار، وهذا ما جاء بها من الكلمات: «لقد حضر الكاتب أمنموسي» ليرى معبد «خوفو»، وقد وجده كالسماء تستطع فيها الشمس». وكان قد مضى على بناء المزار المذكور نحو ٧٠٠ سنة عندما زاره ذلك الكاتب المصري. وبالرغم من أن صاحبه الشريف المذكور كان أعظم أشرف عصره، فإن أمره قد صار نسيًا منسيًا، حتى إن ذلك الزائر لما وجد اسم «خوفو» قد كتب عرضًا فوق الجدار في سياق نقش جغرافي، ظن — خطأً — أن ذلك المزار هو مزار الملك «خوفو» باني الهرم الأكبر في الجيزة، وذلك مما يُشعر باختفاء كل معرفة تدل على ذلك الشريف أو أوقافه الجنائزية التي كانت تمده في العالم الآخر؛ وذلك بالرغم من تلك الاحتياطات التي قام بتسجيحها فوق جدران قبره. فما أتفه قيمة تلك اللعنات<sup>٨</sup> التي نجدها فوق تلك الجدران التي طمس معالها الدهر وما أفلها جدوى! ولكن المصري لم يكن عاجزاً العجز كله عن علاج هذه الشدة البالغة، وحاول مقاومتها بنقش صلوات فوق واجهة قبره كان يعتقد أنها ذات تأثير قوي في إمدادها للمتوفى بكل ما يحتاجه في الآخرة، وضمّن هذه الصلوات نصاً يستحلب به كل مار — في رجاء حار — أن يتلو فوق قبره تلك الأدعية المنشورة.

وهذه الأدعية تمثل لنا اعتقاد القوم في تأثير تلك الكلمات النافذ حينما كانت تُقرأ من أجل المتوفين. وقد نما هذا الاعتقاد نمواً عظيمًا منذ عصر الأهرام، وهو نمو سار جنبًا لجنب مع تعميم تلك العادات الجنائزية التي كانت من قبل خاصة بالطبقة العليا من الشعب. وكان مثل تلك الصيغ الدينية في عهد الأهرام ينحصر استعماله — كما سبق ذكره — في عهود الأهرام المتأخرة، كما أنها كانت مقصورة على مصر الفرعون في عالم الآخرة، فصارت الآن تستعملها الطبقة الوسطى مع طائفة الموظفين بكثرة.

<sup>٨</sup> كانت تُكتب لعنات على جدران المقابر يقصد بها أن تضر من يبعث بها.

وفي الوقت نفسه بُرِزَ إلى عالم الوجود طائفة أخرى من «الأدب الجنازي»، وهو ما نسميه نحن الآن «متون التوابيت»، وهذه المتون هي صيغ مشابهة لسابقتها وتحدها في الغرض الذي ترمي إليه، غير أنها كانت أكثر ملاءمة لحاجات غمارة الناس؛ ولذلك شاع استعمالها بين دهماء الشعب في العهد الإقطاعي، وإن كان بعض أجزائها يرجع عهده إلى زمن أقدم بكثير من ذلك الوقت، كما أن «كتاب الموتى» الذي ظهر فيما بعد لا يخرج عن كونه مؤلفاً من منتخبات من «متون التوابيت».

وهذه المتون تتالف من مقتبسات كثيرة أخذ بعضها من «متون الأهرام» وبعضها من الأدب الجنازي الشعبي، وكانت تكتب إذ ذاك على الأوجه الداخلية للتوابيت المصنوعة من خشب الأرض السميك. ولا يزال عدد متون التوابيت آخذاً في الازدياد؛ إذ ما زالت تُكشف توابيت من ذلك العصر فتضاف متونها إلى المجموعة التي لدينا. وكان كهنة كل بلدة يمدون كل صانع تابوت بنسخ من تلك المتون أو التعاويد، وقبل تركيب قطع التابوت كان الكتاب التابعين لصانع التابوت يملئون أوجهه بالقلم والمداد سسحاً مما قدم لهم من تلك المتون. وكانت كلها تُنسخ بإهمال كبير وتحريف؛ إذ كان مجاهد الكتاب إذ ذاك منصرفًا إلى ملء تلك الألواح بالكتابة بأسرع ما يمكن، حتى إنهم كانوا في بعض الأحيان يكررون كتابة الفصل الواحد مرتين أو ثلاث مرات في نفس التابوت الواحد، وقد وجدنا مرة أن فصلاً واحداً قد كتب ما لا يقل عن خمس مرات في تابوت واحد.<sup>٩</sup>

وفيما يختص بالناحية التي اتحدت فيها متون التوابيت مع متون الأهرام، فإننا قد ألفنا وظيفتها ومحفوتها على وجه عام، فإن عالم الآخرة الذي كان يتطلع إليه الأهلون في ذلك العهد الإقطاعي كان لا يزال إلى درجة عظيمة عالياً سماويًّا وشمسيًّا كما

<sup>٩</sup> إن متون التوابيت يتالف منها أعظم وأكبر مجموعة من المصادر المصرية التي لم تنشر بعد (لقد نشرت الآن)، ويوجد من هذه التوابيت نحو مائة بالتحف المصري، وهذا فوق ما يوجد في المتحف الأوروبي والأمريكية، فيكون مجموعها كلها ١٣٨ تابوتاً. وفي عام ١٩٢١ أخذ معهد جامعة شيكاغو الشرقي على عاتقه إنقاذ هذه المجموعة الضخمة من الأدب الديني المصري من الضياع، وهو الآن على وشك نشرها بأجمعها في مؤلف واحد. وقد قام الدكتور «دي بيك» بنقل هذه المتون فاستغرق مدة عشر سنين، وقد تم نقلها الآن. وهذه النسخ تحتوي على ٣٠٠٠ سطر واقعة في ٦٨٢٥ صفحة من المخطوطات، وهي تشغّل ٣٧ مجلداً من الأوراق السائبة. على أن طبع هذه المتون في أربعة أو خمسة مجلدات سيحتاج عدة سنين، ويجد القارئ بياناً تاماً عن الفهرس القديم لهذه المتون في كتاب المؤلف:

كان الحال في عصر الأهرام، فإن «متون التوابيت» تسودها بدرجة مدهشة فكرة الآخرة السماوية؛ إذ نجد نفس توحيد المتوفى مع إله الشمس كما وجدناه في متون الأهرام، بل إنه يوجد فصل عنوانه «صيورة المتوفى «رع آتوم»، ثم عدة فصول أخرى عنوانها: «صيورة المتوفى صقرا» (وهو الطائر المقدس الممثل لإله الشمس).

على أنه كما تدخل «اللاهوت الأوزيري» في متون الأهرام قد تدخل أيضًا في متون التوابيت، بل في الواقع استولى عليها، وأحسن مثال لذلك هو المتن الذي صار فيما بعد جزءاً من «كتاب الموتى» باسم الفصل السابع عشر المشهور، والذي اعتبر في العصر الإقطاعي الذي نحن بصدده من الفصول المحبوبة؛ إذ نجده يتقدم على كل المتون الأخرى المكتوبة على عدة من التوابيت، وهو في جملته يعبر عن توحيد المتوفى مع إله الشمس، وإن كان يذكر معه بعض الآلهة الآخرين أيضًا، فيقول فيه الرجل المتوفى:

إنني «آتوم» أنا الذي كنت وحيداً  
وإنني «رع» عند أول ظهوره  
وإنني «إله العظيم» خالق نفسه  
والذي سوى أسماءه، ورب الآلهة  
والذي لا يدانيه أي إله بين الآلهة  
البارحة ملكي، وإنني أعرف الغد.

وقد عُثر على شرح لهذا المتن الشمسي القديم، يرجع تاريخه إلى العهد الإقطاعي، وعند التعليق في هذا الشرح على السطر الذي جاء به «البارحة ملكي، وإنني أعرف الغد» أضيفت جملة «ذلك هو أوزير» مع أنه من الواضح تماماً أن ذلك النص كان خاصاً بإله الشمس فقط. وقد كان من جراء صبغ تلك المتون بالصبغة الأوزيرية أن دُخل العالم السفلي الأوزيري حتى في المتون الشميسية والسماوية، وبذلك لم يقتصر الأمر في متون التوابيت على امتزاج مجموعة العتقدات الشميسية والأوزيرية بعضها ببعض بحالة أتم وأكثر مما كانت عليه من قبل، بل كانت النتيجة أن «رع» قد حُشر الآن في عالم الآخرة السفلي. ويمكن التعبير عن مجراي هذه الحوادث (بشيء من المبالغة) بقولنا: إن «أوزير» في متون الأهرام قد رُفع إلى السماء، في حين أنه في متون التوابيت وكتاب الموتى قد نزل «رع» إلى الأرض.

غير أن الارتباك الذي نتج عن ذلك كان أدهى وأمر مما جاء في «متون الأهرام»، ويدركنا ذلك الامتزاج بين المصير السماوي المتألق الفاخر وبين عالم آخرة مظلم واقع

في ظلمات العالم السفلي بما جاء في روحيات الأميركيين السود من النص على الإقامة في مكان ما على نهر الأردن في الأرض الموعودة، وإلى جانب ذلك مثوى في السموات،<sup>١٠</sup> أو تذكرنا بالقول بمطهر سفلي يكون بمثابة تمهيد للوصول إلى جنة سماوية.

وإنه لمن الأمور الصعبة أن يكُون الإنسان أية فكرة متصلة الحلقات عن الحياة الآخرة التي كان يأمل أهل ذلك العصر في الوصول إليها؛ إذ نجد الصور الشمسيّة الأوزيرية المركبة التي ذكرت فيما سبق في متون الأهرام، كما نجد أن أولئك الكهنة — الذين يرجع إليهم جمع متون التوابيت — قد أرْخوا لخيالهم العنان ليتجول في تحويرها كيف شاءوا؛ فالمتوفى المصري القديم الذي كان يشاطر الآن «أوزير» مصيره — وكان يسمى كذلك «أوزير» باعتراف ابنه «حور» — يسمع بنفسه كلمات الخضوع والوعد بالسعادة الموجهة إليه من ابنه المقدس المذكور، ثم تنتقل تلك الصور الأوزيرية فجأة فتصور الامتيازات الشمسيّة هكذا:

إنك تطوف حول الأقطار مع «رع» فيجعلك ترى الأماكن الممتعة، وتتجد الأودية مفعمة بالياه لغسلك وإنعاشك، ثم تقطف أزهار البطاح ونور «هنى» (?) وأزهار السوسن والزنبق، وتأتي إليك طيور البرك بالألاف جاثمة في طريقك، وعندما ترمي خطافك لصيدها يسقط منها ألف برنين صوته، وهي إوز «رو» (?) والعصفور الأخضر والسمان وطيور «كونوست» (?) وقد أمرت بأن يؤتى إليك بالغزلان الصغيرة والعجول البيض، وأمرت بأن يؤتى إليك بالجداء والكباش المسمنة بالحبوب، وقد ربطت لك سلم السماء، والإلهة «نوت» تفتح لك ذراعيها، ثم تبحر بسفينتك في بحيرة الزنبق.

ففي تلك الصورة نشاهد المتوفى يصطاد في البطاح — وهي التسلية المحببة إلى الفرعون وأشرافه — ولكنه يتنقل فجأة إلى بحيرة علوية في السماء.

فيتضح من ذلك أن المصير الذي كنا نراه خاصاً بالملوك في كل الصيغ التي جاءت بها «متون الأهرام» قد صار من نصيب كل إنسان، بل إن الحياة التي كانت أبسط من تلك التي وصفناها؛ أي التي كان المواطن المتواضع يصبو إلى دوام استمرارها في عالم

<sup>١٠</sup> إن «الروحيات» هي الأغاني الدينية التي كان يغنِّيها في الأصل العبيد السود الأميركيون الذين اعتنقوا الديانة المسيحية.

الآخرة، صار لها أيضًا مكان مرموق في «متون التوابيت»، فكان في وسع الم توفى وهو راقد في التابوت أن يقرأ التعويذة الخاصة «ببناء بيت لرجل في العالم السفلي، وحفر بركة حديقة وغرس أشجار فاكهة». وعندما يصير الم توفى صاحب بيت تحيط به الحديقة وبه البركة وحولها الأشجار الوارفة، فإنه يجب أن يضمن له استيطانه فيه، ومن ثم أعد له «فصل يتناول وجود الرجل في بيته». غير أن سكانه لذلك البيت منفردًا من غير مراقبة أسرته وأصحابه، كانت أمراً لا يمكن للنفس احتماله، ومن ثم أعد فصل آخر لذلك عنوانه «ختم مرسوم خاص بالأسرة لإعطاء الرجل أهل بيته في العالم السفلي». ونجد في هذا المتن أن تفاصيل المرسوم قد ذكرت خمس مرات في صيغ مختلفة؛ فنجد فيه أن: «جب إله الأرض قد قرر أن يعطي إلى أهل بيتي وهم أولادي وإخوتي ووالدي ووالدتي وعيدي وكل مؤسستي». وخشية أن يتصادرها أي تأثير خبيث نجد الفقرة الثانية من ذلك الفصل تؤكد أن: «جب قد قال: إنه سيُطلق لي في الحال سراح أهل بيتي؛ أي أطفالي وإخوتي وإخوانني ووالدي ووالدتي وكل عبيدي وكل مؤسستي ناجين من كل إله، ومن كل إلهة ومن كل موت (أو أي إنسان ميت غيره). ولضمان تنفيذ ما جاء بذلك المرسوم أُعد فصل آخر عنوانه «ضم أهل بيت الرجل إليه في العالم السفلي»، ونُصّ في هذا الفصل على «اجتماع شمل أهل البيت من الأب والأم والأطفال والأصدقاء والأقارب والأزواج والحظيات والعبيد والخدم، بل وكل ما يملكه الرجل ليكون معه في العالم السفلي».

ولأن فكرة إعادة بيت الرجل وأهله إليه في عالم الآخرة تتضمن الاعتقاد القديم القائل بضرورة تقديم الطعام باستمرار إلى الم توفى، فقد وجد فصل آخر لذلك عنوانه: «فصل في أكل الخبز في العالم السفلي» أو «أكل الخبز على مائدة «رع» والبذل بسخاء في هليوبوليس». ويصف لنا الفصل الذي يلي هذا الفصل مباشرة كيف «يقعد القاعد ليأكل الخبز عندما يقعد «رع» ليأكل الخبز أيضًا ... أعطني خبرًا عندما أكون جائعًا، وأعطني جعة عندما أكون عطشان».

وقد ظهر لنا في «متون التوابيت» هاته اتجاهًا ظاهر جدًا بلغ غايته في «كتاب الموتى»، وهذا الاتجاه ينحصر في أن عالم الآخرة هو مكان تحف به الأخطار والمحن التي لا عداد لها، وأن معظم تلك الأخطار مادية، ولو أنها كانت في بعض الأحيان تمتد عتاد الم توفى العقلي. وكان السلاح الذي يستعمل للنجاة من تلك الأخطار وأضمن الوسائل التي يمكن الحصول عليها لحماية الم توفى، هو تمكين الم توفى من بعض القوى السحرية بتزويده في

العادة برقية خاصة تتلى عند اللحظة الحرجية، وقد عظم شأن هذا الاتجاه بعد ذلك، فجعل من «متون التوابيت»، ومن بعدها «كتاب الموتى» الذي نبت منها، مجموعة من التعاويذ كانت تزداد على ممر الأيام، وكانت تعتبر في نظر القوم ذات أثر فعال لا شك فيه في حماية المتوفى أو تزويده في الحياة الآخرة بما يلزمه من نعيم.

فمن ذلك أنه كانت توجد تعويذة «يصير بها المتوفى ساحراً»، وهي موجهة إلى الأشخاص الممعظمين الذين في حضرة «آتون» إله الشمس، وهذه التعويذة في ذاتها لا تخرج بالطبع عن كونها رُقية، وتحتتم بالكلمات الآتية: «إني ساحر». وخوفاً من فقدان المتوفى قوته السحرية كان من تقاليد القوم «وضع رقية سحرية مع المتوفى حتى لا تنزع منه قواه السحرية حينما يكون في العالم السفلي». ولا شك أن أبسط تلك الأخطار التي عملت من أجلها تلك الرقى كان منشؤه تلك التخيّلات الصبيانية الساذجة التي كان دھماء الشعب يتخيّلونها، وكانت في الغالب سخيفة إلى أقصى حد؛ إذ نجد تعويذة عن «منع أخذ رأس الرجل منه»، ومن قبل نجد في «متون الأهرام» تلك الرُّقية القديمة التي تمنع إجبار المتوفى على أكله برازه. ولما كان لا بد لجسم الإنسان من التحلل فقد وُجد لمنع ذلك التحلل رُقيةتان اضممان «أن الرجل لا يتحلل جسمه في العالم السفلي».

وقد كان من جراء ثقة الناس العمياء بمثل تلك التعاويذ أن صار في يد الكهنة فرصة لا حد لها للكسب، وقد ازداد خصب خيالهم في إنتاج التعاويذ الجديدة باستمرار، وقد كانت تباع بطبيعة الحال للمشترين السذج الذين كان عددهم في ازيد ياد. وقد ساعدت تلك الوسيلة كثيراً بلا شك على زيادة مخاوف الشعب من أخطار الحياة الآخرة، كما ساعدت على نشر الاعتقاد في كفاية مثل هذه الوسائل لدرئها.

ومما لا يدع مجالاً للشك في أن ذلك كله من صنع الكهنة تخيل القوم صورة كاتب سري اسمه «جبجا» عدو للموتى، وعلى ذلك أفت رُقية خاصة لمساعدة المتوفى على تكسير الأقلام وتهشيم أدوات الكتابة وتمزيق الملفات الخاصة «بجبجا» الشرير.

ومثله في ذلك، الخطر الداهم الذي كان أيضاً موضعاً للخوف في متون الأهرام، وهو مهاجمة الثعابين السامة للمتوفين، فكان أهل العصر الإقطاعي يحبون أن يدرءوه أيضاً عن أنفسهم؛ ولذلك كان المتوفى يجد في لفافته، التي تكون صحبته، رُقى لأجل «دفع الثعابين ودفع التماسيخ عنه».

وفضلاً عن ذلك كانت الطريق الخاصة بالمتوفى تعرضاً للنيران، وكان لا بد له من الهلاك إذا لم تكن لديه رقية «ليخرج بها من النار» أو يتمكن «بها من الخروج من النار

إقبال عامة الشعب على اعتناق مثل الآخرة الملكية وانتشار السحر

التي خلف الإله العظيم». <sup>١١</sup> وعندما كان المتوفى يضطر بالفعل إلى الدخول في النار فقد كان في قدرته أن يدخلها وهو في أمان منها بوساطة «تعويذة لدخول النار والخروج من النار خلف السماء».

والواقع أن الكهنة قد رسموا للمتوفى مصوّراً للرحلة التي تنتظره، ليكون مرشدًا له عند باب النار العظيم في المدخل، وليرييه الطريقين اللذين يمكنه أن يسلكهما، وكان أحد ذينك الطريقين بريأً والأخر مائياً، وبينهما بحيرة من نار، وكان ذلك المصوّر ملوّناً بالألوان المختلفة على صفة قاع التابوت من الداخل حيث يكون جثمان المتوفى فوقها؛ إذ إن ذلك المكان هو الملائم لرسم مصوّر العالم السفلي.

وكان مع ذلك المصوّر دليل سحري يسمى «كتاب الطريقين»، وكان أيضًا مسجلاً فوق التابوت. على أنه كان يُخشى بالرغم من كل تلك الإرشادات أن يتوجول المتوفى لسوء حظه في مكان إعدام الآلهة، ولكنه كان ينجو من ذلك بتعويذة «عدم الدخول في مكان إعدام الآلهة».

وخطوة من أن يُحكم على المتوفى بالمشي منكوساً على رأسه، فإنه كان يجهّز «بتعويذة تمنعه المشي على رأسه منكوساً». وكان أولئك الموتى التعباس الذين يُجبرون على المشي بذلك الوضع المنكوس أشد أداء الإنسان في عالم الآخرة، ولذلك كانت الحيطة منهم أمراً ضروريًا جدًا؛ إذ يقال للمتوفى: «إن الحياة تأتي إليك ولكن الموت لا يأتي إليك ... وهي (الجوزاء والشعرى ونجم الصباح) تنجيك من حنق الموتى الذين يمشون وراء ورائهم إلى أسفل، وأنت لست منهم ... استيقظ للحياة فإنك لن تموت، قم للحياة فإنك لن تموت». وبتلك الكيفية ظل الاعتقاد في قوة تأثير السحر آخذًا في الانتشار، وكان بمثابة سلاح لا يخطئ في يد المتوفى. وسرى السحر في النهاية يسود كل العتقدات الجنائزية الأخرى كما سيكشف لنا ذلك «كتاب الموتى» بعد مضي عدة قرون على ذلك العهد الذي نحن بصدده.

وليس من شك في أن المذهب الأوزيرى كان له أثر عظيم في انتشار استعمال تلك الوسائل السحرية الجنائزية؛ إذ إن أسطورة «أوزير» التي كانت منتشرة في ذلك الزمن

<sup>١١</sup> لقد أصبح من الثابت على وجه التقرير أن سيدنا إبراهيم كان يعيش في هذا العصر؛ أي عصر الدولة الوسطى الذي ظهرت فيه متون التوابيت، وربما كان من معتقدات هذا العصر الدخول في النار والخروج منها بواسطة السحر: «قلنا يا نار كوني بربداً وسلامًا على إبراهيم».

انتشاراً عاماً قد جعلت لكل طبقات الشعب إلماً بنفس تلك الوسائل التي اتخذتها «إيزيس» لإحياء زوجها «أوزير» من الموت، وهي الطرق التي صار كل مصرى قد يعتقد في تأثيرها العظيم في حالته الأخروية كما أثرت في «أوزير» من قبل.

ومع ما كان لذهب «أوزير» من القوة في عصر الأهرام فإن انتشاره العام الآن في العهد الإقطاعي قد فاق كل انتشار عُرف عنه من قبل، ونرى في ذلك ظفر ديانة الشعب المناهضة إذ ذاك لعبادة «رع» الحكومية التي كانت تشبه العبادات بأية كنيسة معترف بها الآن. وسيادة «رع» تعتبر ظفراً سياسياً، أما ظفر ديانة «أوزير» التي كان يشد أزرها بلا ريب طائفة من مهرة الكهنة، وربما كانوا يقومون لها بدعائية مستمرة وقتئذ، فإنه كان انتصاراً لعقيدة شائعة بين جميع طبقات المجتمع، وهو انتصار لم يكن في طاقة أية طائفة صده، ولا في طاقة الحكومة ولا الأشراف مناهضته؛ ذلك لأن النعم التي كان يقوم بإغداها المصير الأوزيري في الحياة الآخرة على كل الناس جعلها ذات جاذبية قوية شاملة لا تضاهيها أية جاذبية أخرى منافسة لها. وإذا كانت تلك النعم المذكورة في يوم ما مقصورة على الفرعون وحده، كما كان المصير الشمسي في متون الأهرام مقصوراً عليه، فإننا قد شاهدنا أنه حتى الآخرة الشمسية الملكية قد صارت الآن من حق الجميع.

ومن بين القبور المجلة التي يرجع تاريخها إلى عهد الأسرة الأولى في «العرابة المدفونة» قبر كان يعتبره القوم في العصر الذي نحن بصدده، قبر «أوزير» (مع أن عمره كان وقتئذ ما بين ١٤، ١٣ قرناً)، وقد طار صيته بسرعة حتى صار المقام المقدس في مصر، فكانت تحج إليه كل طبقات الشعب، وكانت أعظم البركات التي يطمع فيها الإنسان أن يدفن بجوار ذلك القبر المقدس؛ ولذلك كان أكثر من موظف من قاموا بتأموريه أو رسالة رسمية في هذه الجهة ينتهز الفرصة لإقامة قبر له هناك، وإذا تعذر بناء قبر حقيقي لمن يريده ذلك كان من الخير أن يقيم لنفسه مقبرة وهمية على الأقل، يكتب عليها اسمه وأسماء باقي أسرته وأقاربه، وإذا تعذر ذلك أيضاً أقام لنفسه نصباً تذكارياً أو لوحة ينقش عليها صلوات للإله العظيم توسلًا من الزائر وأسرته، وقد فعل ذلك الكثير من الحجاج والزوار من الموظفين، وفي ذلك يقول موظف من عهد الملك «سنوسرت الأول»: «لقد أقمت هذا القبر عند طريق سلم الإله العظيم لأكون من بين أتباعه، ولكي يقدم الجنود الذين يأتون في ركاب جلالته إلى روحي (يعني الكا) من خبزه ومئونته، وقد فعلت ذلك أسوة بكل رسول ملكي يأتي للتفتيش على حدود جلالته».

وكان داخل سور معبد «أوزير» وماجاوره مزدحماً بتلك التذكارات، وهي كما نجدها اليوم تؤلف جزءاً هاماً من المصادر التي يصح الاعتماد عليها في تاريخ ذلك العصر.

وأغرب من كل ما تقدم أن بعض حكام المقاطعات الأقوية كان يأمر بحمل جثمانه إلى «العربة المدفونة» لتقام له شعائر خاصة هناك، ثم تجلب معه بعض الأشياء المقدسة لتوديع معه في قبره المقام له في وطنه، كما يحمل المسلمون الآن معهم الماء من «بئر زمزم» إلى أوطانهم، أو كما كانت تحمل السيدات الرومانيات المياه المقدسة من معبد «إيزيس» بفيلة إلى حيث يتبركون بها في بلادهم.

وقد رسم «خنوم حتب» فوق جدران مزار قبره «بني حسن» هذه الرحلة في النيل، وفي ذلك المنظر نرى جسمه المحنط محمولاً فوق قارب جنازي صاعداً في سيره نحو الجنوب، وخلفه الكهنة والمرتلون. وقد أطلق في النقوش على ذلك المنظر اسم «الرحلة صعوداً في النهر لمعرفة أشياء العربة». <sup>١٢</sup> ويوجد مع ذلك المنظر منظر آخر يمثل الرحلة منحدرة في النهر وعبرها عنها بالكلمات الآتية: «العودة محملين بأشياء العربة». ولا ندري بالضبط كنه تلك الأشياء المقدسة التي يؤمن بها من العربة، ولا سبيل لدينا الآن لمعرفتها، غير أنه من الواضح أنه في تلك الزيارة الخاصة بالإله العظيم في «العربة المدفونة» يقدم المتوفى نفسه شخصياً للإله العظيم، وبتلك الكيفية يضمن المتوفى المذكور لنفسه عطف الإله في الحياة الآخرة.

وكان الزوار الذين يأتون إلى «العربة المدفونة» بهذه الصفة، قبل الوفاة أو بعدها، يحملون معهم الكثير من القرابين التذكارية، لدرجة أن الحفارين المحدثين عثروا على

<sup>١٢</sup> يقول نص العنوان أن كلا هذين المناظرين قد رسموا للتوضيح الرحلة إلى «العربة المدفونة»، غير أن الواضح من عبارة النقوش «السياحة صعوداً في النهر والعودة» ومن المناظر المرسومة نفسها أن السياحة إلى العربة والعودة منها هي التي مثبتة. فالسفينة الصاعدة إلى أعلى النيل؛ أي ضد التيار، تشاهد شراعها منتشرًا بهيئة تنبئ بذلك، على حين أن السفينة الأخرى التي للعودة يشاهد صاريها قد أزيل من مكانه كما هو المعتمد عند السير مع التيار في أيامنا هذه. وفضلاً عن ذلك فإن وضع السفينتين كما تشاهدان فعلًا في الرسم الذي على جدار القبر يدل على أن واحدة منها ذاهبة إلى العربة والأخرى عائدة منها. على أن التعبير بالرسم على هذا الوجه لا يقتصر على هذا المنظر وحده، بل نجده متبعاً في سفن «حتشبسوت» المرسومة على جدران معبد الدير البحري، فنرى بعضها متوجهة إلى «بنت» (بلاد الصومال) وبعضها آتية منها.

قبر «أوزير» المزعوم مدفوناً على عمق بعيد تحت أكdas عظيمة من الفخار المهشم وغيره من الهدايا التي تركها الحاج في هذا المكان منذ آلاف السنين.

ولا بد أنه كان يجتمع هناك في الواقع الجم الغفير من أولئك الحاج الزائرين لذلك المقام المصري المقدس في كل الأوقات، وبخاصة في ذلك الموسم الذي كانت تمثل فيه حوادث أسطورة الإله في شكل مسرحي يمكننا أن نسميه بحق «مسرحية الآلام» (المأساة).

وبالرغم من أن تلك المسرحية قد فقدت تماماً، فإن لدينا لوحة «آخرنوفرت» التذكارية المحفوظة الآن بمتحف برلين، تمدنا باللخص الذي يمكننا أن نستخلص منه ولو على الأقل عناوين أهم فصول المسرحية المذكورة.

كان «آخرنوفرت» موظفاً من رجال حكومة «سنوسرت الثالث»، أرسله الملك ليقوم بعض الإصلاحات في معبد «أوزير» بالعراة المدفونة.

ويتبين لنا من العناوين المدونة بتلك اللوحة التذكارية عن المسخرية المذكورة أن تمثيلها كان حتماً يستمر عدة أيام، وأن الأرجح أن تمثيل كل فصل من فصولها الهامة كان يستغرق على أقل تقدير يوماً كاملاً، وأن الجمهور كان يشترك في كثير مما كان يحدث في تمثيلها. ويوضح لنا من ذلك المختصر المدون على لوحة «آخرنوفرت» أن تلك الرواية كانت ذات فصول ثمانية: فالفصل الأول يكشف لنا عن ذلك الإله الجنازي القديم «بوبات خارحاً في موكب لشتت أعداء أوزير» وبفتح له الطريقة.

وفي الفصل الثاني يظهر لنا «أوزير» نفسه في قاربه المقدس، فينزل فيه بعض الحاج، ومنهم «آخرنوفرت» كما يقص ذلك علينا في نقوش لوحاته التذكارية بزهو افتخار. وكان «آخرنوفرت» هذا يساعد «أوزير» في صيد الأعداء الذين يعترضون مسيرة القارب. ولا شك أنه كانت تحدث من الجمهور إذ ذاك معركة عامة كالتى شاهدها «هردoot» في «بابريهيس»، بعد ذلك بألف وخمسمائة سنة، فكان بعضهم يقوم بحماية الإله في القارب، بينما يمثل الآخرون دور أعدائه المزدحمين في خارج القارب، وقد يعودون برأس أحدهم مهشماً، في زهو من أجل ذلك الاحتفال. ويلاحظ هنا أن «آخرنوفرت» — مثل «هردoot» — قد مر على موضوع موت الإله من الكرام دون أن يذكر شيئاً عن ذلك، وقد كان ذلك في نظره موضوعاً مقدساً لا يصح وصفه، وذكر لنا فقط أنه قام بتنظيم «الموكب العظيم» للإله — وهو احتفال مظفر نوعاً ما — عندما لاقى الإله حتفه، وهذا هو موضوع الفصل الثالث.

إقبال عامة الشعب على اعتناق مثل الآخرة الملكية وانتشار السحر

وفي الفصل الرابع يخرج «تحوت» رب الحكم، ولا شك أنه يجد الجثة، وإن كان ذلك لم يرد له ذكر.

ويتألف الفصل الخامس من الاحتفالات المقدسة التي يجهّز الإله بوساطتها للدفن. في حين أن الفصل السادس يشاهد الجمهور يسير في زحام عظيم إلى المقام المقدس بالصحراء الواقعة خلف «العربة المدفونة»، حيث يضعون جثمان ذلك الإله الرحيل في قبره.

وأما الفصل السابع فلا بد أنه كان مشهداً رائعاً، فعلى شاطئي (أو ماء) «نديت» القريبة من العربة المدفونة يُهزم أعداء «أوزير» — ومن بينهم طبعاً الإله «ست» وأتباعه — في موقعة عظيمة على يد «حور» بن «أوزير»، ولم يذكر لنا «آخرنوفرت» شيئاً عن بعث الإله وقيامه ثانية من بين الأموات.

ولكن في الفصل الثامن، وهو الأخير، نشاهد «أوزير» وقد عاد إلى الحياة يدخل معبد «العربة المدفونة» في موكب مظفر.

فيتضح إذن من كل ما ذُكر أن المسرحية المذكورة قد مثّلت أهم الحوادث الواردة في أسطورة «أوزير».

وقد كان لمثل ذلك العيد الشعبي الكبير مكانة عظيمة في قلوب القوم؛ إذ نشاهد مراراً وتكراراً في الألواح المنصوبة تضرع الحاج بالصلوة للإله العظيم ليجالوا بعد الموت حظوة الاشتراك في هذا الاحتفال العظيم، وذلك يماثل بالضبط ما رتبه «حبزافي» لنفسه ليشارط بنصيبيه فيما بعد الموت في الاحتفالات بالأعياد الآسيوية.

وقد كان لصياغة حوادث أسطورة «أوزير» في شكل مسرحي على الوجه المتقدم آثر قوي في أنفس عامة الشعب، واستولت مسرحية آلام «أوزير» هذه في أي شكل من أشكالها على خيال عدة مجتمعات مصرية، وكما أن «هردوات» قد وجدها فيما بعد في «بابريمييس»، كذلك ظلت تنتشر من بلدة إلى أخرى حتى حازت المكانة الأولى في تقويم الأعياد السنوية، وبذلك نال «أوزير» مكانة سامية في حياة عامة الشعب وأمامهم لم ينالها أي إله آخر. وقد كان مصير «أوزير» الملكي وانتصاره على الموت كما صور بتلك الصورة المسرحية الناطقة، سبباً في انتشار الاعتقاد بين الشعب بأن ذلك المصير، الذي كان في وقت ما وقف على الملك فقط، قد صار من نصيب كل إنسان، ولم يكن يلزم لأي شخص يرجو مثل ذلك المصير إلا أن يحصل — كما ذكرنا من قبل — على نفس العوامل السحرية التي استعملتها «إيزيس» لإرجاع الحياة إلى زوجها الميت الذي هو «أوزير» المقتول ذبحاً، وتلك العوامل تجلب لكل إنسان ذلك المصير المبارك الذي ناله ذلك الإله الراحل.

وقد كان حدوث مثل ذلك التطور في العقيدة المأتمية الشعبية على الوجه الذي شاهدناه مدعاة لازدياد ثقة الناس باطراد في كفاية السحر وقوته تأثيره ونفعه في الحياة الآخرة.

ومن الصعب أن يفهم العقل الحديث كيف أن مرافق الحياة جميعها قد تسرب إليها الاعتقاد في السحر بحالة صيررتها صاحب السيطرة على العادات الشعبية، وظاهرًا على الدوام حتى في أبسط الأعمال اليومية المنزليّة العاديّة، فصار من الأشياء التي يزاولها الإنسان بطبيعة حياته كالنوم أو تجهيز الطعام، بل لقد صار السحر يتّألف منه نفس الجو الذي كان يعيش فيه عالم الشرق القديم.

فكانَت الحياة المنزليّة في الشرق قديمًا غير ممكنة في نظر القوم إلا بالالتجاء دائمًا إلى نفوذ تلك العوامل السحرية، ولو لا نفوذها لأبادت القوى المهمكة الخفية الحرش والنسل. ولا اعتقادهم أن مثل تلك الوسائل لا غنى عنها وبخاصة ضد الأمراض، فإن الأمور العاديّة الخاصة بالحياة المنزليّة والاقتصاديّة كانت توضع دائمًا تحت حماية السحر؛ فكانت الأم لا يمكنها أن تهدى من روع طفّلها المتّائم المريض وتجعله يضطجع طلبًا للراحة إلا بعد الاستنجاد بالقوى الخفية لتقوم بتخلص الطفل من المرض ومن الحسد ومن سلطان أشباح الشر السوداء، التي كانت تكمن في جميع الأركان المظلمة من البيت، أو التي كانت تتسلل من الأبواب المفتوحة عندما يسُد الظلام خيامه فوق البيت، وتدخل جسم ذلك الطفل الصغير فتنشر فيه الحمى.

وكان من هؤلاء الشياطين من يمكنهم التشكّل في صورة محبوبة، فيقترب الواحد منهم من المريض الصغير مُظهّرًا له العمل على شفائه وتحفيض آلامه. ونستطيع أن نسمع صوت الأم وهي تنحني على طفّلها وتخلس النظر خلال ذلك الباب المفتوح إلى الظلمة المسكونة بقوى الشر هذه، وتقول:

هروي إلى الخارج أنت يا من تأتي في الظلمة، يا من يدخل إلينا خلسة وأنفه إلى خلفه، ووجهه فوق ظهره، ويَا من تفقد ما قد جئت من أجله.

هرولي إلى الخارج يا من تأتين في الظلمة، ويَا من تدخلين إلينا خلسة وأنفها إلى خلفها ووجهها فوق ظهرها، ويَا من تفقدين ما قد جئت من أجله.

هل أتيتَ لتقبّل هذا الطفل؟ إنني لن أسمح لك بتقبيله!

إقبال عامة الشعب على اعتناق مثل الآخرة الملكية وانتشار السحر

هل أتيت لتخفف آلامه؟ إني لن أسمح لك بتخفيف آلامه  
هل أتيت لتلحق به ضرًا؟ إني لن أسمح لك بأن تضره  
هل أتيت لتأخذني؟ إني لن أسمح لك بأن تأخذني مني

لقد أعددت له ما يحميه منك: من نبات «افت» إنه يسبب الآلام، ومن البصل الذي يلحق بك الضرر، ومن الشهد الحلو المذاق (للأحياء) من الرجال ومر المذاق لمن هم هنالك (يعني للموتى)، ومن الأجزاء المؤذية من سمك «إبدو»، ومن فك «مررت»، ومن العمود الفقرى للسمكة.

ولم تقتصر الأم الوجلة على ابنها على استعمال التعويذة الآنفة الذكر بمثابة رُقية، بل كانت تشفعها بمزيج شهي تعطيه الطفل المريض فيبتلعه، وهو مزيج مصنوع من الأعشاب والشهد والسمك، وكان خاصاً بطرد الشياطين الشريرة (ذكوراً وإناثاً) من كانت تصيب الطفل بالمرض أو تهده باختطافه. وإننا نجد في وصف الشهد بأنه «حلو المذاق (للناس الأحياء) ومر المذاق لمن هنالك (يعني للأموات)» ما يُشعر بنوع هذه الشياطين؛ إذ إنه من الواضح أن بعضًا من الشياطين التي تشير الأغنية إلى الفزع منها هم نفس الأموات الذين تجردوا من أجسامهم، وعلى ذلك كانت حياة أهل الدنيا في تصادم مع الأموات طول مدة حياتهم من هذه الناحية، فكان من اللازم حينئذ العمل على كبح جماح أولئك الأموات الأشرار ووقفهم عند حدودهم، ومن هنا كانت التعاويذ والحيل السحرية التي دلت على تأثير فعلها ضدهم في الحياة الدنيا، ولا بد أن لها قيمتها في الحياة الآخرة أيضًا.

ومن ذلك أن تلك الرُّقية السالفة الذكر التي منعت خطف الطفل من أمه كان يمكن استعمالها كذلك ضد من يسعى لسلب قلب أي رجل في العالم السفلي، ولكي يتمكن الرجل المتوفى من الدفاع عن نفسه ما عليه إلا أن يقول:

هل حضرت لتأخذ قلبي هذا الحي؟ إن قلبي هذا الحي لن يُعطى لك!

وعلى ذلك فإن الشيطان الذي كان يريدأخذ قلبه ليفرّ به يضطر حتماً إلى التسلل بعيداً عنه.

وبتلك الطريقة أخذ السحر الذي يستعمل في الحياة الدنيا اليومية يستعمل بحالة مطردة للنفع في الحياة الآخرة، ويوضع تحت طلب الموتى وتصرفهم.

لقد رأينا فيما تقدم ذكره عن عصر الأهرام أن الاعتقاد الديني وقتئذ لم يقل بعد بوجود محاكمة عامة تجري حتماً على كل الناس في الحياة الآخرة، وكل ما في الأمر أن الذي اقترف ذنباً خاطئاً كان يُطلب للمحاسبة في عالم الآخرة على ذنبه، فكان إله الشمس يعقد هنالك محكمة للفصل في مثل تلك القضايا. وفي العهد الإقطاعي صار إله الشمس يؤكد – كما يستدل من متون التوابيت – أن كل إنسان مسئول عن خطيبته: «لقد جعلت كل رجل مثل أخيه، وقد حرمت عليهم إتيان الشر، ولكن قلوبهم هي التي نكثت بما قلت». كذلك ذكرنا فيما تقدم في النصائح الموجهة إلى «مريكارع»: «أن ذنوب الرجل كانت تكون بجانبه كالجبال في حضرة القضاة المهيبيين في عالم الآخرة». فنرى من ذلك أنه مهما كانت حياة الإنسان نقية فإنه كان من مستلزمات معتقدات العهد الإقطاعي أن الإنسان لا بد له من اجتياز امتحان المحاكمة الأخلاقية للحصول على السعادة المنشودة في الحياة الآخرة، وقد صار هذا الشعور بالمسؤولية الأخلاقية فيما بعد الموت من العوامل القوية في حياة الشعب المصري القديم، غير أنه كان هنالك عاملان قويان يعملان على هدم تلك المسؤولية، وهما:

أولاً: استمرار اعتقاد عامة الشعب في كفاية العوامل المادية، مثل إقامة القبور وإعداد معداتها، لضمان سعادة المتوفى في الحياة الآخرة.

ثانياً: ارتفاع الاعتماد على نفع قوة السحر في عالم الآخرة، وهو اعتقاد نال تشجيع الكهنة فتطرقو فيه واشتبوا، إلى حد أنهم حاولوا إنتاج تعاويد سحرية تضمن للمتوفى قبوله خلقياً عند محكمته في عالم الآخرة.

## الفصل الرابع عشر

# الحساب في الآخرة والسحر

لقد تتبعنا ذلك التطور الطويل الذي مر فيه الاعتقاد بالمسؤولية الخلقية في الحياة الآخرة، وهو اعتقاد — كما نذكر — كان حاضرًا في أذهان بناء الأهرام، غير أنه كان منحصرًا في ذاك الوقت في تعرُّض المtower للمثول أمام إله الشمس، بصفة كونه قاضيًا، وذلك استجابة لطلب إنسان قد أخطأ الميت في حقه، لا ليحاسب حساباً شاملًا، فكان الاعتقاد القائم إذ ذاك أنه إذا لم يُطلب الإنسان للمحاكمة بتلك الصفة فإنه من المحتمل ألَا يتعرض في الآخرة لأى حساب آخر. وبعد عصر الأهرام ببضعة قرون — أي في وقت ظهور النصائح الموجهة إلى الملك «ميريكارع» — نجد أن ذلك الاعتقاد قد أخذ يحدد ويُعيَّن بحالة أوضح مما كان عليه من قبل.

فإن ذلك الملسن الذي ألقى بتلك الكلمات الحكيمية إلى ابنه «ميريكارع» كان متاثرًا تأثيرًا عميقًا بالحقيقة القائلة إنه كان حقًا حتى على الملك نفسه أن لا يغفل عن تبعته في عالم الآخرة عن حياته في هذه الدنيا من الناحية الأخلاقية، ولعلنا نذكر نصيحته الهامة التي يقول فيها: «إنك تعلم أن محكمة القضاة الذين يحاسبون المخطئ لا يتسامحون في ذلك اليوم الذي يحاسبون فيه الشيرير وقت تنفيذ الحكم ... ولا تركن إلى طول الأيام؛ لأنهم ينظرون (يعني القضاة) إلى مدى حياة الإنسان كأنها ساعة واحدة». <sup>١</sup> والإنسان يعيش بعد الموت وأعماله تكون بجانبه كالجبال؛ لأن الحياة الأخرى

<sup>١</sup> وفي القرآن الكريم: ﴿وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَنْ يُخْلَفَ اللَّهُ وَعْدُهُ وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَالْفِ سَنَةٌ مُّمَّا تَعْدُونَ﴾ (آية ٤٧ من سورة ٢٢ الحج).

أبدية ولا يهمل أمرها إلا الغبي، أما من يصل إليها دون أن يرتكب إنثما فإنه سيبقى هناك كإله يسير بخطى واسعة مثل أرباب الخلود (يعني الأموات البررة)». «إذا كان الإنسان يعد لنفسه قبرًا في الجبانة فإن «مريكارع» كان يذكره والده بأن يقيم قبرًا لنفسه «بصفته إنسانًا مستقيم الحال، وبصفته إنسانًا أقام العدل (يعني ماعت)؛ لأن ذلك هو الذي يركن القلب إليه».

و«الفلاح الفصيح» الذي لا صديق له كان يقول «لمدير البيت العظيم» عند مرافعته عن نفسه مطالباً إياه بتوكيل العدالة: «احذر، إن الأبدية تقترب».

وقد رأينا أن «أميني» أمير مقاطعة «بني حسن» العظيم، نقش على باب قبره سجل أعماله الصادرة عن العدالة الاجتماعية فيما يختص بمعاملته لرعيته، راجياً أن يكون ذلك السجل خير جواز مرور يتذبذبه للذهاب في سفره إلى عالم الآخرة.

وقد ملئت محاجر المرمر بجهة «حتنوب» (بيت الذهب)، الواقعة في الصحراء الشرقية خلف «تل العمارنة»، بالنقوش التي دوّنت فيها حياة أبناء ذلك العهد الإقطاعي الذين جاوروا تلك البقعة، حيث ذكروا مرارًا وتكرارًا ما كانوا عليه من حب الخير والعدالة. ويمثل هذا التكرار دون أولئك الرجال الذين عاشوا في العهد الإقطاعي فوق مقابرهم ما كانوا يعنونه لأنفسهم من الأخلاق العادلة، فيقول موظف من موظفي ذلك العصر اسمه «سيسنيف» في نقش على ناووسه: «إنه أقام العدالة وكان يمقت الباطل، الذي لم يرَه».

وتبيّن لنا متون التوابيت بجلاء أن الشعور بالمسؤولية الأخلاقية في عالم الآخرة قد تعمق عميقاً عظيماً في نفوس القوم منذ عصر الأهرام إلى ذلك الزمن، فنجد أن موازين العدالة، التي كثيراً ما ذكرها ذلك «الفلاح الفصيح» في تظلمه المسرحي ضد «مدير البيت العظيم»، قد صارت إذ ذاك تحتل مكانة واقعية عظيمة، مماثلة في مشاهد حساب الآخرة، حيث يقول قائل للمتوفى: «إن أبواب السماء مفتوحة لجمالك، إنك تصعد ... وذنبك مغفور، وظلمك قد محى بأيدي أولئك الذين يزنون بالموازين في يوم الحساب..». وكما كان ذلك «الفلاح الفصيح» يسمى «مدير البيت العظيم» في كثير من الأحيان «موازين العدل»، كذلك كان من الممكن أن يكون المتوفى متحلياً بالأخلاق الفاضلة الحقة التي تشبه في استقامتها كفتى الميزان اللتين لا تحيدان، ومن ثم نجد «متون التوابيت» تقول: «تأمل، إن فلاناً هذا (إشارة إلى المتوفى) هو موازين «رع» التي يُوزن بها الصدق (يعني الحق)..». وهنا يتضح لنا من كانت موازين الصدق هذه، ومن هو ذلك القاضي

الذي يشرف عليها، فنجده — كما كان الحال قديماً — «إله الشمس» الذي كان قد حوكم أمامه نفس الإله «أوزير». ونجد في مناسبة أخرى خاصة بمحاكمة المتوفى أمام الإله «رع» أن هذه المحاكمة كانت تُعقد بحجرة القارب الشمسي.

وقد صار المطلب الخلقي الذي يشتهره القاضي الأعظم من الأمور الطبيعية المفهومية، ولذلك يقول المتوفى: «إنه يحب الحق ويكره الباطل، وهو الذي تسير الآلهة في سبيل عدالته المحبوبة». وعندما يدخل المتوفى تلك السبل الإلهية الحقة، يكون بداهة قد ترك وراءه الرذائل الخلقية، ولذلك يقول المتوفى أيضاً: «إن خطيبتي قد أقصيت عنني ومحى إثني، وقد ظهرت نفسي في تينك البحيرتين العظيمتين اللتين في أهناس». وتلك الحمامات التطهيرية الرسمية التي كثيراً ما نصادفها مذكورة في «متون الأهرام» قد صارت الآن تدل بوضوح على معنى خلقي، حيث يقول المتوفى محدثاً عن نفسه: «إنني أسيء فوق الطريق التي أغسل فيها رأسي في بحيرة الحق». وكثيراً ما نجد المتوفى يقرر مراراً أن حياته كانت نقية؛ إذ يقول:

إنني إنسان أحب الحق، وما كرهته هو الباطل.  
إنني أقعد بريئاً وأقوم بريئاً.  
لقد أقمت العدل ومحوت الباطل.

ولقد ذكرنا أن القاضي الذي تقف أمامه كل الأرواح كان في الأصل «رع»، ولكن «أوزير» كذلك ما لبث أن أظهر نفسه من زمن مبكر في موقف ذلك القاضي، حيث نقرأ في «متون التوابيت» عن «المجلس العظيم» (أو محكمة العدل) للإله أوزير، وكان ذلك منذ زمن بعيد يرجع إلى الأسرة التاسعة أو العاشرة (من القرن الرابع والعشرين إلى الثاني والعشرين ق.م) في أيام حكم الملك «مريكارع». ولا شك أن انتشار عبادة «أوزير» التي كانت آخذة في الازدياد له علاقة عظيمة بانتشار الاقتناع — الذي صار الآن عاماً — بأن كل روح لا بد أن تلقى ذلك الحساب الخلقي العسير الذي ينتظرها في الآخرة.

وقد صار من المطبع عادة منذ بداية الدولة الوسطى أن يضاف إلى اسم كل متوفى نعت «المبرأ»، وهذا النعت هو الذي كان قد ناله «أوزير» فيما مضى بصفته الخصم الظافر على أعدائه، المبرأ أمام محكمة إله الشمس. وقد كان ذلك النعت — كما نعلم من «متون الأهرام» — لا يضاف إلا إلى اسم الفرعون فقط، غير أنه صار بالتدريج امتيازاً تُمنحه كل روح، أو على الأقل صار من حق كل روح متسمة بالأخلاق الفاضلة.

وكذلك نجد أنه بعدهما نال المذهب الأوزيري القبول عند البلاط الملكي صار الملك يوحد مع «أوزير المبدأ»، وصار الكهنة يضعون كلمة «أوزير» قبل اسم كل ملك متوفى، وقد رأينا في «متون الأهرام» أن الملك «بببي» كان يُسمى «أوزير بببي»، كما كان الملك «تيتي» يُسمى «أوزير تيتي».

وقد كان من نتائج انتشار عبادة «أوزير» الآخذة في الازدياد أن المنهج الذي كان يرمي إلى صبغ الحياة الأخرى الملكية الفاخرة بالصبغة الديمقراتية قد صار حينئذ يوحد كل متوفى، ذكرًا كان أو أنثى، بالإله «أوزير». وعلى ذلك لم يقتصر المتوفى على دخول مملكة «أوزير» — كما كان الحال قديمًا — ليتمتع بحمايته وعطفه، بل صار المتوفى — ذكرًا كان أو أنثى — «أوزير» نفسه واعتبر ملكًا.

ولذلك نجد — حتى في دفن الفقراء — أن المومية كانت تصور في شكل «مومية أوزير» وموضوعة مثلاً على ظهرها، وكانت التعاويذ التي تمثل شارات الملك الفرعوني ترسم على داخل جوانب التابوت، أو كانت توضع بهيئة تماثيل بجانب جثمان المتوفى. وقد ظهرت قوة عبادة «أوزير» بحالة تلفت النظر في العادة الجديدة، وهي إضافة اسم «أوزير» قبل اسم المتوفى، فإنه وإن كان من الجائز للمتوفى أن يوحد مع إله الشمس أيضًا — كما كان يحدث كثيرًا — فإنه بالرغم من ذلك كان يُنعت باسم «أوزير» في حين أن اسم إله الشمس «رع» لم يُضاف قط قبل اسم المتوفى.

وبظهور الدولة المصرية الحديثة بعد سنة ١٦٠٠ق.م نجد أن الأدلة التي تكشف لنا عن ذلك التطور الخلقي الطويل الأمد — الذي اقتفيانا أثره في هذا البحث — قد ازدادت في كميته وفي أهمية قيمتها، وبخاصة فيما يبين لنا شعور المصري المتزايد بمسؤوليته الشخصية عن نوع أخلاقه؛ ذلك بأن مرحلة التفكير لهذا التطور الخلقي قد تقدمت تقدمًا محسوسًا؛ لأن المصري القديم في ذلك الوقت كان قد تعمق في التفكير في طبيعة نفسه البشرية، وكان من نتائج ذلك أن صار المفكرون من المصريين — آنئذ — يرون أن المسؤولية الخلقية لكل إنسان مترتبة بصفة قاطعة على إدراكه (فهمه) الشخصي.

ولعلنا نذكر بمناسبة هذا التصور الأخير الهام عن «الفهم» أنه لم يكن للعقل اسم في اللغة المصرية القديمة غير كلمة «القلب» القديمة؛ ففي عصر الأهرام وجذنا أن «باتاح حتب» ذلك الوزير الحكيم المسن كان يذكر «القلب» على أنه مركز المسؤولية والإرشاد؛ إذ قال فيما ذكرناه له سابقًا: «إن المستمع (يعني إلى النصيحة الطيبة) هو المرء الذي

يحبه الإله، أما الذي لا يصغي فهو الذي يبغضه الإله. والقلب هو الذي يجعل صاحبه مصغياً أو غير مصغٍ، وحظ الإنسان الحسن هو قلبه.» كما نجد في نصائح «باتح حتب» أيضاً أن قلب الرجل قد صار دليلاً، بل في الواقع قد صار ضميراً.

على أن القلب الإنساني صار في عهد الدولة الحديثة يُعتبر أكثر من مستمع مجيب إلى النصيحة الطيبة، بل صار أكثر من مرشد إلى حسن الحظ.

حَقّاً إن آراء «باتح حتب» عن القلب من حيث نعته له بالمرشد الحكيم قد استمرت؛ إذ في خلال القرن الخامس عشر نرى أحد حجّاب بلاط الفاتح «تحتمس الثالث» يذكر خدماته التي أداها للملك، فيقول: «لقد كان قلبي هو الوازع لأن أقوم بها، بإرشاده لي في شئوني، وكان ... كأنه شاهد ممتاز، فلم أهمل كلامه، وخشيت أن أتخطى إرشاده، وبذلك كان الفلاح حليفي لدرجة عظيمة. وقد كنت بسبب ما أوحى إليّ [أي قلبي] أن أعماله ناجحاً، وكانت بإرشاده نابهاً. تأمّل ... فقد قال القوم إنه وحي من الإله يوجد في كل إنسان، وإن من أرشده إلى الصراط السوي في إنجاز العمل، لسعيد. تأمّل ... فإنني كنت هكذا.»

على أننا نجد أن أقارب «بحيرى» — وهو أمير من أمراء «الكتاب» — قد خاطبواه بعد موته داعين له بقولهم: «ليتك تعيش في الآخرة بقلب فرح وفي كنف الإله الذي فيك.»

كما نجد ميتاً آخر يقرر: «أن قلب الإنسان هو إليه، وقد كان قلبي مرتاجاً للأعمال.»

فكل ذلك يدل على أن المصري القديم قد صار حينئذ شديد الحساسية — بدرجة لم يصل إليها من قبل — لما كان يوحى به إليه ذلك الوازع الباطني المنبعث من قلبه، وهو الذي سمي — ببعد نظر مدحتش — «إله المراء».

وذلك لأن القلب قد صار الآن ذا شعور أكثر اتزاناً وأكثر سيطرة وسلطاناً على الإنسان مما كان عليه في عهد ذلك الوزير الحكيم «باتح حتب»، فصار يعلن استحسانه لما يكون عليه المرء من السلوك الحسن أو استياءه لما يكون عليه من السلوك السيئ. ولما صار المصري القديم يشعر بسلطان ذلك الوازع القلبي شعوراً كاملاً أخذ — إذ ذاك — يلبس كلمة «القلب» معنى أوفى حتى صار أقرب بكثير مما في عصر الأهرام من مدلول كلمتنا «الضمير».

وقد صرنا الآن في مركز يجعلنا نفهم أهمية التحديد والدقة اللذين بهما صور لنا المصري، عند بزوغ فجر الدولة الحديثة، فكرته النامية عن الحساب في الآخرة.

وهذه الآراء — التي نجد فيها تفصيلاً أوسع من قبل عن الحساب في يوم الميعاد — قد وصلتنا عن طريق «كتاب الموتى». وقد اجتمعت عندنا ثلاث روايات مختلفة عن الحساب في الآخرة عُثر عليها في أتم وأحسن اللفائف البردية التي وصلت إلينا لآن، وكانت هذه الروايات في الأصل — بلا شك — مستقلاً بعضها عن البعض الآخر، وعنوان الرواية الأولى منها هكذا: «فصل في دخول قاعة الصدق (الحق)»، وهي تحتوي على ما يقوله المتوفى عند الوصول إلى قاعة الصدق عندما يظهر فلان (يعني المتوفى) من كل الذنوب التي اقترفها، ثم يوجه نظره إلى وجه الإله ويقول:

سلام عليك أيها الإله العظيم رب الصدق، لقد أتيت إليك يا إلهي وجيء بي إلى هنا حتى أرى جمالك. إني أعرف اسمك، وأعرف أسماء الاثنين والأربعين إلهاً الذين معك في قاعة الصدق (هذه)، وهم الذين يعيشون على الخاطئين ويلتهمون دماءهم في ذلك اليوم الذي تُمتحن فيه الأخلاق أمام «وننفر» (أوزير).

انظر ... لقد أتيت إليك.

إني أحضر العدالة إليك، وأقصي الخطيئة عنك.

إني لم أرتكب ضد الناس أية خطيئة ...

إني لم آتِ سوءاً في مكان الحق،

وإني لم أعرف أية خطيئة.

إني لم أرتكب أي شيء خبيث ...

وإني لم أفعل ما يمقته الإله.

وإني لم أبلغ ضد خادم شرّاً إلى سيده.

إني لم أترك أحداً يتضور جوعاً.

ولم أتسبب في بكاء أي إنسان.

إني لم أرتكب القتل.

ولم أمر بالقتل.

إني لم أُسبِّب تعسًا لأي إنسان.

إني لم أنقص طعامًا في المعابد.

ولم أنقص قربان الآلهة.

إني لم أغتصب طعاماً من قربان الموتى.

إني لم أرتكب الزنا.

إني لم أرتكب خطيئة تدنس نفسي داخل حرم إله البلدة الطاهر.

إني لم أحسر مكيال الحبوب.

إني لم أنقص المقياس.

إني لم أنقص مقاييس الأرض.

إني لم أثقل وزن الموارزن.

إني لم أحول لسان كفتي الميزان.

إني لم أغتصب لبنياً من فم الطفل.

إني لم أطrod الماشية من مرعاها.

إني لم أنصب الشباك لطيور الآلهة.

إني لم أتصيد السمك من بحيراتهم (أي الآلهة).

إني لم أمنع المياه عن أوقاتها.

إني لم أضع سداً للمياه الجارية.<sup>٢</sup>

إني لم أطفئ النار في وقتها (أي عند وقت نفعها).<sup>٣</sup>

إني لم أستول على قطuan هبات المعبد.

إني لم أتدخل مع الإله في دخله.

والآن ننتقل إلى منظر آخر يمثل الحساب أيضاً، حيث نجد القاضي «أوزير» يساعدك اثنان وأربعون إلهاً يجلسون معه لمحاسبة المتوفى، وهم شياطين مخيفة يحمل كلُّ منهم اسمًا بشعاً مزعجاً، ويدعى المتوفى أنه يعرف أسماءهم؛ ولذلك يخاطبهم واحداً أسمائهم:

• «خطوة واسعة — خرجت من عين شمس.»

• و«محتضن اللهيب الذي خرج من طرة.»

<sup>٢</sup> هذه إشارة إلى تحويل مياه ترع الري في وقت الفيضان إلى غير أصحابها، هذه الطريقة لا تزال لأن من أهم الطرق المستعملة في مصر للغش في الري.

<sup>٣</sup> المتن ظاهر هنا، ولكن المعنى غامض بعض الشيء.

- و«أكل الظل الذي خرج من الكهف».
- و«عينان من لهيب خرجتا من «لتوبيوليس» (أوسيم)».
- و«كسر العظام الذي خرج من أهناس».
- و«أكل الدم الذي خرج من مكان الإعدام».

فكان المتوفى ينادي أصحاب هذه الأسماء وأمثالها من الأسماء التي اخترعها خيال رجال الكهانة المصريين، ويوجّه لكل إله منها — بدوره — اعترافاً ببراءته من خطيئة معينة.

ومن الظاهر — طبعاً — أن أولئك الاثنين والأربعين قاضياً ليسوا إلا أسماء مختلعة، وهم يمثلون — كما هو معروف منذ مدة طويلة — الأربعين مقاطعة أو أكثر، أو الأقسام الإدارية، التي تتتألف منها البلاد المصرية. ولا شك أن الكهنة ألغوا تلك المحكمة من اثنين وأربعين قاضياً قصد الإشراف على أخلاق المتوفى من أيام ناحية كانت من أنحاء البلاد، حيث يجد المتوفى أن نفسه تواجه قاضياً على الأقل من بين أولئك القضاة قد جاء من «البلدة التي كانت موطناً له»، فيكون ذلك القاضي على علم بسيرة ذلك المتوفى المحلية وشهرته في أقصى وأدنى «الشارع الرئيسي» في بلادته، وبذلك لم يكن في إمكانه أن يخاطله أو يغشه.

وتتناول هذه الاعترافات الاثنان والأربعون نفس موضوع الإقرارات التي ذكرناها في الخطاب السالف تقريباً. وقد وجد الكهنة الذين حرروا هذه الاعترافات بعض الصعوبة في إيجاد الخطايا الكافية ملء قائمة مؤلفة من اثنين وأربعين خطيئة، ولذلك نجد من بينها عبارات كثيرة معادة، هذا عدا التكرار الظاهر الذي ورد مع تغيير طفيف في بعض الألفاظ. والجرائم التي يمكن اعتبارها من أعمال العنف هي التي يتبرأ منها المتوفى بقوله:

- إني لم أقتل رجلاً (٥).
- إني لم أسرق (٢).
- إني لم أتلصص (٤).
- إني لم أسرق امرأً ينتخب على متعاه (١٨).
- ولم تكن ثروتي عظيمة إلا من ملكي الخاص (٤١).
- إني لم أغتصب طعاماً (١٠).

إني لم أبعث الخوف (٢١).  
إني لم أزك الشجار (٢٥).

هذا؛ ونجد المتوفى كذلك ينكر الغش وغيره من الصفات المذمومة؛ إذ يقول:

إني لم أنطق كذباً (٩).  
إني لم أضع الكذب مكان الصدق (٤٠).  
ولم أكن أتصاصاً عن كلمات الصدق (٢٤).  
إني لم أنقص مكيال الحبوب (٦).  
ولم أكن طماعاً (٣).  
وقلبي لم يلتهم (يعني لم يطمع؟) (٢٨).  
ولم يكن قلبي متسرعاً (٣١).  
إني لم أضاعف الكلمات عند التحدث (٣٣).  
ولم يكن صوتي عالياً فوق ما يجب (٣٧).  
وفمي لم يثير (١٧).  
ولم تأخذني حدة الغضب (في طبعي) (٢٢).  
إني لم أسب (٢٩).  
ولم أكن متسمعاً (١٦).  
ولم أكن متكبراً (منفوحاً) (٣٩).

كما كان المتوفى أيضاً بعيداً عن ارتكاب الرذائل الجنسية؛ إذ يقول:

إني لم أرتكب زنا مع امرأة (٩).  
إني لم أرتكب ما يدنس عرضي (٢٠، ٢٧).

وكذلك ينكر المتوفى أيضاً مجاوزته للحدود الرسمية؛ إذ يقول:

إني لم أَعْبَ في الذات الملكية (٣٥).  
إني لم أسب الإله (٣٨).  
إني لم أذبح الثور المقدس (١٣).  
إني لم أسرق هبات المعبد (٨).

إنني لم أنقص طعام المعبد (١٥).

إنني لم أرتكب شيئاً تكرهه الآلهة (٤٠).

وإن إنكار هذه النقائص وغيرها مما لم يمكننا فهمه هو الذي يتالف منه ذلك الإقرار بالبراءة، ويسمى هذا الجزء المذكور من كتاب الموتى في العادة باسم «الاعتراف». ومن الصعب على الإنسان أن يبتعد اسمًا مخالفًا لطبيعة بيان المتوفى الحقيقة أكثر من مخالفة تلك التسمية لها؛ إذ هي إعلان واضح عن براءة المتوفى، فتكون — بطبيعة الحال — عكس ما يُفهم من كلمة «اعتراف» هذه. ولهذا السبب قد صار فساد تلك التسمية من الأمور الظاهرة، لدرجة أن بعض محريي ذلك الفصل أضافوا بعد كلمة «اعتراف» كلمة «إنكارى»، وصاروا يسمونه «اعتراف إنكارى»، مع أن هذه التسمية ليس لها أي معنى قط؛ لأن المصري القديم لم يعترف بشيء في تلك المحاكمة. وهذه الحقيقة في غاية الأهمية في تطور المصري الديني القديم كما سيتضح فيما نذكره بعد.

والواقع أن الخطأ في حسبان ذلك الجزء من كتاب الموتى اعتراضاً معناه الواقع في خطأ بَيْن في فهم ذلك التطور الذي كان يسير بالمصريين الأقدمين — إذ ذاك — على مهل نحو اعترافهم التام بخطاياهم وإظهارهم لها بتواضع، وهو أمر لا وجود له مطلقاً في أية ناحية من نواحي كتاب الموتى.

ثم بعد أن يذكر المتوفى براءة نفسه أمام هيئة المحكمة العظمى يوجّه خطابه إليهم بوثوق، فيقول:

سلام عليكم يا أيها الآلهة.

إنني أعرفكم وأعرف أسماءكم.

وإنني لن أسقط أمام أسلحتكم.

لا تبلغوا عنِي شرّاً لذلك الإله الذي تتبعونه.

إن قضيتي لم تأتِ أمامكم.

قولوا عنِي الصدق أمام (الرب المهيمن).

لأنني أقامت الصدق (يعني العدل) في أرض مصر.

وإنني لم أسب الإله.

وإن قضيتي لم تأتِ أمام الملك الحاكم وقتئذ.

سلام عليكم أيها الآلهة الذين في قاعة الصدق (هذه).  
والذين خلت أجسامهم من الخطيئة والكذب.  
والذين يعيشون على الصدق في عين شمس ... أمام حور الساكن في قرص شمسه.<sup>٤</sup>  
انظروا، إني آتِ إليكم بدون خطيئة وبدون شر وبدون ذنب.  
إني أعيش على الحق.  
وأنفذى من عدالة قلبي.  
لقد فعلت ما يقول به الناس وما يرضي الآلهة.  
ولقد أرضيت الإله بما يرغب فيه.  
فأعطيت الحائط خبراً  
والصادي ماء  
والعريان لباساً  
ولمن لا قارب له رمثاً.  
وصنعت قرباناً مقدساً للآلهة وقرباناً من الطعام للموتى.  
فنجوني أنتم واحموني أنتم.  
ولا تقدموا ضدي أية شكایة أمام الإله العظيم  
لأنني إنسان طاهر الفم وطاهر اليدين.  
وإنني من قال له كلُّ من رأه: مرحباً، مرحباً.

وبتلك الكلمات تتحول إدعاءات المتوفى عن خلقه العظيم إلى تأكيدات بأنه قد راعى كل مستلزمات المذهب الأوزيري الرسمية، وهذه يتالف منها أكثر من نصف ذلك الخطاب الختامي الموجه إلى آلهة المحكمة.

وأما الرواية الثالثة عن المحاكمة فهي التي — من غير شك — أثرت أعمق تأثير على نفس المصري، فهي تشبه تمثيلية «أوزير» في «العربة المدفونة» في قوة تعبيرها وشدة تأثيرها، وتصور لنا المحاسبة في الآخرة عن طريق الموازين؛ فنشاهد الإله «أوزير» — في بردية «آنبي» الفاخرة المحفلة بالصور — جالساً فوق عرشه في نهاية قاعة المحاكمة، وخلفه كلُّ من الإلهتين «إيزيس» و«نفتيس»، وقد اصطف على طول أحد

<sup>٤</sup> يجب أن نلاحظ هنا أن ذلك برهان آخر على أن المحكمة أصلها شمسي.

جوانب القاعة الآلهة التسعة المعروفون بتاسوع «عين شمس» يرأسهم إله الشمس، وهم الذين ينطقون فيما بعد بالحكم، دالين بذلك على أن ذلك المنظر الثالث من المحاكمة كان في بدايته شمسي الأصل، وهو الذي احتل فيه «أوزير» الآن المكان الأول، ونشاهد في وسط المنظر «موازين رع» التي يزن بها الصدق، طبقاً لما سبق ذكره عن تسميتها بذلك الاسم في العهد الإقطاعي.

ولكن المحاكمة التي تظهر فيها تلك الموازين صارت – وقتئذ – أوزيرية الصبغة، حيث كانت الموازين في يد الإله الجنازي القديم «أنوبيس» الممثل برأس ابن آوى، ويقف خلفه «تحوت» كاتب الآلهة ليشرف على الميزان، وفي يده القلم والقرطاس حتى يسجل النتيجة. وخلف «تحوت» يقعى حيوان بشع الهيئه يسمى «الملتهمة»، له رأس التمساح وصدر الأسد ومؤخرة فرس البحر، ويكون متحفزاً للتهمام الروح إذا وجدت ظالمة. وقد صور بجوار الميزان بدقة موحية صورة القدر وفي رفقته الإلهتان «رننوث» و«مسختن»، وهما إلهتا الولادة، على أهبة التأمل والتدار في مصير تلك الروح التي أشرفنا عليها حينما جاءت إلى هذا العالم قبل ذلك. ويجلس خلف الآلهة المتربعين فوق عروشهم إليها الأمر والعقل.

على أننا كثيراً ما نجد في لفائف بردية أخرى – في هذا الموضوع – إلهة العدل بنت «رع» قائمة عند مدخل قاعة المحاكمة، لتقود إلى قاعة المحاسبة الروح التي جاءت حديثاً.

وفي بردية «آني» يدخل «آني» وزوجه القاعة التي يقرر فيها المصير مطأطئ الرأس بهيئة تدل على الخضوع، ويطالب «أنوبيس» في الحال بقلب «آني». والإشارة الهيروغليفية التي تدل على القلب – وهي التي تمثل هنا قلب «آني» – تتشبه كثيراً الإناء الصغير، ومن ثم نرى هذه الإشارة القلبية موضوعة في إحدى كفتي الميزان، كما نرى في الكفة الأخرى ريشة، وهي الرمز الهيروغليفيفي الدال على الصدق أو العدالة أو الحق (يعني ماعت). ويخاطب «آني» قلبه في هذه اللحظة الحرجية قائلاً:

يا قلبي الذي أتيت من أمي  
يا قلبي الخاص بكيناني  
لا تقول شاهداً ضدي

ولا تعارضني في المجلس (يعني محكمة العدل)  
ولا تكون حرباً عليًّا أمام رب الموازين

ولا تدعنَّ اسمي يصير منتن الرائحة في المحكمة  
ولا تقولنْ ضدِي زورًا في حضرة الإله.

والظاهر أن هذا الاستعطاف لم يأتِ بالأثر المطلوب؛ لأن «تحوت» رسول التاسوع العظيم الموجود في حضرة الإله «أوزير» يقول على الفور:

اسمع أنت هذه الكلمة بالحق:  
إني قد حاسبت قلب أوزير [آني].<sup>٥</sup>  
إن روحه شاهدة عليه.

وأخلقه قد وجدت مستقימה على حسب ما أظهره الميزان العظيم.  
ولم يوجد له أي ذنب.

فيجيب الآلهة التسعة على الفور:

ما أحسن ذلك الذي يخرج من فيك العادل!  
وقد شهد ذلك «أوزير آني» المبرأ من الذنب: إنه ليس له ذنب.  
فلم نجد أنه اقترف شرًّا.  
ولن يكون للملتهمة سلطان عليه.  
وليؤمر بإعطائه الخبز الذي يوضع أمام «أوزير».  
والضيعة التي في حقل القربان كما عمل لأتباع «حور».

وبعد أن يحكم له بهذا الحكم المرضي يقود «حور» بن (إيزيس) «آني» المحظوظ ويقدمه إلى «أوزير» حيث يقول له في الوقت نفسه:

إني آتِ إليك يا «وننفر» (أوزير)، وإنِي أحضر لك «أوزير آني». إن قلبه الحق يخرج من الميزان وليس له خطيئة في أي إله أو إلهة.  
لقد حاسبه «تحوت» كتابة.  
وقد شهدت له الآلهة التسعة شهادة عادلة جدًّا.

<sup>٥</sup> ترك الكاتب ذكر اسم «آني» بعد «أوزير» سهواً.

فليؤمر بإعطائه الخبز والجعة اللتين توضعن أمام «أوزير وننفر» مثل أتباع «حور».

وبعد ذلك يضع «آني» يده في يد «حور» ويخاطب «أوزير» فيقول:

تأمل، إني أمامك يا رب الغرب.  
إن جسمي خالٍ من الذنوب.  
إني لم أنطق كذباً على علم مني.  
وإذا كان ذلك قد فرط مني فإني لم أكرره ثانية.  
دعني أكن مثل أصحاب الحظوة من أتباعك.

وعندئذ يركع أمام الإله العظيم، وعند تقديمها مائدة القربان يصير مقبولاً ويدخل في مملكة «أوزير».<sup>١</sup>

فتلك البيانات الثلاثة عن الحساب في الآخرة، برغم ما فيها من الحواشي والملحقات التي زخرفها بها الكهنة، ذات أثر فعال في النفوس حتى في نظر الباحث الحديث حينما ينعم النظر في تلك اللفائف البردية التي مضى عليها ٣٥٠٠ سنة، ويرى أن تلك المناظر ليست إلا تصويراً مجسمًا لنفس الشعور بالمسؤولية الأخلاقية ونفس إيحاء الواقع الباطني الذي لا نزال — نحن الآن — نطالب به أنفسنا؛ إذ نجد أن «آني» يتضرع لقلبه — الذي هو الكلمة المعبرة عنده عن «الضمير» — بـ«بلا ينم عليه، مما نرى صدى صيحته تنحدر على مدى الآباء والدهور في مثل هذه الكلمات التي قالها ريتشارد» Richard حيث قال:

إن ضميري له ألف لسان مختلف.  
وكل لسان يأتي معه بقصة مختلفة.  
وكل قصة تقضي عليًّا بأنني شرير.

<sup>١</sup> انظر الشكل ١٥.

<sup>٧</sup> هو ريتشارد الثاني ملك إنجلترا (١٣٧٧-١٣٩٩م)، وهذا الاقتباس من رواية للشاعر الإنجليزي «شكسبير» كتبها بهذا الاسم: «ريتشارد الثاني».

وقد أصغرى المصري إلى نفس ذلك الإيحاء، وخافه وحاول إخفاءه وإسكاته؛ أي إنه اجتهد في إسكات وحي القلب، ولم يعترف إلى ذلك الوقت بذنبه، بل تشبت في إلحاد ببراءته. ولقد كانت الخطوة الثانية عندما ارتفق في تطوره فصار يُظهر – في خضوع شعوره بخطيئته إلى ربه، وقد وصل إلى تلك الخطوة فيما بعد، ولكن حدث إذ ذاك أن تدخل آخر عامل أخر فعاقه إعاقة شديدة عن تحرير ضميره تحريراً تاماً.

وليس هناك من شك في أن هذه المحكمة الأوزيرية التي صوّرت لنا بذلك الوضوح الجسم، مضافاً إليها ذلك التقدير العام لعبادة «أوزير» في عهد الدولة الحديثة، يرجعان لدرجة كبيرة إلى نشر الاعتقاد بالمسؤولية الخلقية فيما بعد الموت، وإلى تعميم تداول تلك الآراء الخاصة بالقيم السامية للأخلاق الطاهرة النقية، مما شاهدناه سائداً بين علماء الأخلاق وال فلاسفة الاجتماعيين الذين نشأوا في البلاط الفرعوني من عدة قرون خلت في العهد الإقطاعي؛ فإنه بتلك الكيفية قد أضفى مذهب «أوزير» على الأخلاق الفاضلة قوة عظيمة في نظر الشعب، ومع أن باهه كان مفتواً على مصراعيه ليدخله جميع الناس فإنه كان من واجب الجميع أن يبرهنوا على أهليتهم لرضاء الإله «أوزير» من الناحية **الخلقية**.

فلو أن الكهنة تركوا الأمر على هذه الحال لكان فيه الخير، ولكن – لسوء الحظ – كان انتشار الاعتقاد في نفع قوة السحر وتأثيرها في الحياة الآخرة لا يزال مستمراً؛ إذ كان المعتقد أن كل النعم المادية يمكن الحصول عليها – من غير نزاع – باستعمال الرقية الملائمة، بل كان في الإمكان كذلك أن يُعاد إلى الإنسان بتأثير تلك العوامل السحرية كل شيء حتى العتاد العقلي؛ ألا وهو «القلب» الذي معناه – في اللغة المصرية القديمة – «الفهم» أو «العقل».

فقد رأينا – فيما سبق – كيف أن نفس تلك الرقية التي كانت تمكّن الأم الھلوج من منع الشيطان الرجيم من خطف طفليها، كان في الإمكان كذلك استعمالها لمنعأخذ قلب الإنسان منه (أي سلب عقله منه). وقد وضعت الكهنة في «متون التوابيت» في عصر العهد الإقطاعي رقية لذلك الغرض عنوانها: «فصل في عدم السماح بأخذ قلب الرجل منه في العالم السفلي»، وقد أضيفت الآن هذه الرقية إلى كتاب الموتى. وبذلك نجد أن السحر قد دخل إلى عالم جديد، وهو عالم «الضمير» والصفات الشخصية والأخلاق. وقد أغرت الكهنة أبواب الكسب والارتزاق – التي كانت لا تقف حيلتهم فيها عند حد – على اتخاذ خطوة خطيرة للاحتيال على الكسب؛ ألا وهي السماح لمثل تلك

العوامل أن تتدخل بتلك الكيفية في القيم الأخلاقية، بزعمهم أنه في مقدور السحر أن يصير عاملاً للوصول إلى الغايات الأخلاقية.

وسنرى فيما يأتي أن كتاب الموتى هو على الأخص كتاب للرُّقى والتمائم السحرية، وأنه حتى الجزء الخاص منه بحساب الآخرة لم يستمر طويلاً خالياً من ذلك؛ حيث نجد أن تلك الكلمات المؤثرة التي وجّهها «أني» إلى قلبه عندما كان يُوزن بالموازين الأخروية، وهي قوله له: «يا قلبي لا تقم شاهداً ضدي»، صارت تدون إذ ذاك على «جعل مقدس» مصنوع من الحجر (وهو «الجعران») يوضع فوق قلب الميت، حتى يكون بمثابة أمر له نفوذ سحري فعال يمنع القلب من أن ينمّ على أخلاق المتوفى.

وقد صارت ألفاظ تلك الرقية فصلاً مستقلاً من فصول كتاب الموتى عنوانه:

«فصل لمنع قلب الرجل من معارضته له في العالم السلفي».

وكانت مناظر المحاكمة في الآخرة ومنت إعلان البراءة تُنسخ بكثرة على صفحات البردي، يقوم بنسخها الكتبة ثم تباع لكل الناس، ولا يكتب اسم المتوفي في هذه النسخ، بل يترك مكانه خالياً ليملأه المشتري بعد حصوله على تلك الوثيقة.

وكانت كلمات الحكم التي تعلن أن المتوفي قد فاز في المحاكمة وبرئ من كل شر تدوّن في كل بردية من تلك الصحف. وعلى ذلك كان في إمكان كل إنسان مهما كانت أخلاقه في الحياة الدنيا أن يستولي من الكتبة على شهادة تقول بأن فلاناً – الذي ترك مكان اسمه خالياً – كان رجلاً فاضلاً (يعني من قبل أن يعرف من سيكون فلاناً). هذا).

وقد كان في مقدور الميت أن يحصل حتى على صيغة سحرية شديدة القوة والتأثير لدرجة تجعل «إله الشمس» – الذي يعتبر القوة الحقيقة الكامنة وراء تلك المحاكمة – يسقط من سماواته في النيل إذا لم يخرج ذلك الميت بريء الساحة تماماً من محكمته. وبذلك نجد أن أقدم انتشار للأخلاق الفاضلة أمكننا تتبعه في حياة الإنسان القديم، قد توقف فجأة، أو على الأقل قد صُدم صدمة عنيفة، بتلك الحيل المقوية التي كان يستعملها أولئك الكهنة الدجالون جريأاً وراء الكسب.

ولسنا في حاجة إلى بيان ما أدى إليه تدخل السحر في ذلك الشأن الديني من الخلط بين العوامل الحقيقة وغير الحقيقة، وذلك الارتباط هو بعينه ما كان ينتج قدّيماً من عجز الإنسان عن فهم الفرق بين «ما يدخل في نفس الإنسان» وبين «ما يخرج منها». فتلك البراءة التي تصدر صدوراً آلياً بعوامل خارجية لتنجية الإنسان من العقوبات التي مصدرها من الخارج، لا يمكن – بطبيعة الحال – أن تزيل الأضرار التي نشأت

في باطن الإنسان، وإن الإيحاء الباطني، الذي كان يحس به المصريون الأقدمون أكثر من أية أمة أخرى في الشرق القديم، والذي بنيت عليه كل فكرة عن الحساب الخلقي العسير في عالم الآخرة، لا يمكن محوه بمثل تلك الوسائل الخارجية التي ابتدعها لهم السحر، ولا بد أن الاعتقاد العام الذي سرى في الاعتماد على مثل تلك الحيل، للفرار من المسئولية الأخلاقية عن حياة مرذولة، قد سُمِّ حياة الشعب الفطرية.

ومع أن كتاب الموتى يكشف لنا أكثر من أي مصدر قبله في تاريخ مصر عن صيغة المحاكم الأخلاقية في عالم الآخرة وكيفيتها وتوخي المصريين الحقيقة في تصوير المسئولية الأخلاقية، فإنه كذلك مظهر لدى انحطاط المبادئ الأخلاقية في ذلك الوقت، بل إنه بتحول كتاب الموتى إلى سلاح لضمان البراءة الأخلاقية في عالم الآخرة بدون مراعاة لقيمة أخلاق الشخص نفسه قد صار قوة إيجابية مفسدة.

ويزيد من شر هذا الإنتاج الكهاني (أي كتاب الموتى) أنه ينتمي طائفة من الرُّقى والتعاويذ السحرية التي يعتقد فيها القوم القدرة على جلب ما يرضي الميت من الحاجات المادية والجثمانية في عالم الآخرة.

وقد ازداد عدد تلك الرقى في عهد الدولة الحديثة، وكان لكل منها عنوانها الدال على ما تؤديه للميت من الأعمال. وقد تكون من هذه الرقى السالفة الذكر، مضافاً إليها بعض الأنماط الدينية القديمة في مدح «رع» و«أوزير» مما كان بعضه ينشد أمام الجنائز، ويحتوي عادة على بعض البيانات عن الحساب في الآخرة، مجموعة كانت تدون إذ ذاك بصفتها متونة جنائزية على صحف من البردي وتوضع مع الميت في قبره، وهذه الأوراق البردية هي التي صارت تعرف – عندنا عادة – باسم كتاب الموتى.

والواقع أنه لم يكن موجوداً – في عهد الدولة الحديثة – كتابٌ كهذا يعرف بذلك الاسم، بل كانت كل لفافة بردي تحتوي على مجموعة من المتون الجنائزية تؤلف حسبما اتفق مما يقع تحت يد الكاتب، أو من المتون التي كانت سوقها رائجة وقتئذ؛ أي المتون التي كانت محببة إلى الناس أكثر من غيرها. وقد كانت توجد لفائف فخمة ذات بهاء يبلغ طول الواحدة منها من ٦٠ إلى ٨٠ قدمًا، وتشتمل على فصول أو رُقى يتراوح عددها من ٧٥ إلى ١٢٥ أو ١٣٠، في حين كان الكتابة من جهة أخرى ينسخون لفائف صغيرة متواضعة، لا يزيد طول الواحدة منها على بضعة أقدام، ولا تحتوي إلا على منتخب صغير من تلك الفصول التي تعد أكثر أهمية من غيرها. والواقع أنه لم توجد بين لفائف ذلك الوقت إلا لفافتان تحتوي كل واحدة منها على نفس مجموعة التعاويذ

التي تشتمل عليها الأخرى، وقد بقي الحال كذلك إلى عهد البطالسة (أي بعد القرن الرابع ق.م بقليل) حينما جُمع منتخب شبه معتمد من تلك الفصول تقرر استعماله تدريجًا. ومن ذلك يتضح — كما ذكرنا فيما سبق — أنه لم يكن هناك كتاب يعرف باسم كتاب الموتى — بصحيح العبارة — في عهد الدولة الحديثة، بل كانت توجد مجاميع متنوعة فقط من الفصول الجنائزية تملأ الأوراق البردية الجنائزية التي وجدت في ذلك العصر. وقد بلغ مجموع تلك الفصول أو التعاوين التي كانت تؤلف منها تلك اللفائف ما يربو على مائتين، مع أن أكبر لفافة منها كانت لا تحتوي على تلك الفصول جميًعاً.

وقد كان استقلال كل فصل بذاته — أو بعبارة أخرى، تمييز كل فصل عن غيره من باقي الفصول — واضحًا في ذلك العهد بفضل اتباع العادة التي جرت بوضع عنوان لكل فصل قبله، وقد كانت بداية تلك العادة في متون التوابيت، حيث وضعت عناوين لبعض فصولها.

وكانت توجد مجاميع من الفصول تتتألف منها أكبر نواة متداولة لكتاب الموتى، وتسمى غالباً: «فصول للصعود في النهار»، وهي تسمية نجدها مستعملة في متون التوابيت أيضًا. وبالرغم من كل ذلك لم يكن هناك عنوان شائع عن لفافة كاملة لكتاب الموتى باعتباره وحدة شاملة.

ومع أن بعض نبذ ضئيلة من متون الأهرام قد استمرت طويلاً مستعملة في كتاب الموتى، فإنه يمكننا القول بأن تلك المتون قد اختفت على وجه عام تقريباً، وأما متون التوابيت فقد ظهرت ثانية بمقدار عظيم جدًا، وساهمت مساهمة كبيرة في تكوين المجاميع المتنوعة التي يتتألف منها الآن «كتاب الموتى».

وقد ابتع في هذه المجاميع عنصر لا نرى له إلا أثراً يسيراً فقط في «متون التوابيت»؛ ذلك هو إضافة صور فاخرة في لفائف الموتى من الدولة الحديثة، تصور حياة المتوفى في عالم الآخرة، وقد كان القوم يعتقدون في تأثير مفعولها اعتقاداً عظيمًا، وبخاصة ما شاهدناه فيما سبق من منظر المحاكمة في الآخرة، الذي صار — إذ ذاك — يصور بهيئة متونة.

ويمكن القول عن تلك الصور الواردة في كتاب الموتى «بأنها ليست إلا مثالاً آخر لإحكام الطرق السحرية بقصد تحسين أحوال الحياة الأخرى». والواقع أن كتاب الموتى نفسه — على وجه عام — ليس إلا مثلاً مركباً بعيد المرمى يوضح مدى اعتماد القوم المتزايد على السحر في الحياة الآخرة.

وكانت المكاسب التي تجبي بتلك الطريقة لا حد لها، ومن الواضح أن ذكاء أولئك الكهنة المرتزقة قد لعب دوراً عظيماً فيما حدث من التطور بعد ذلك؛ إذ إن أشراف الدولة المترفين لم يروا في تصوير الآخرة بمناظر الفلاحة مستقبلاً جذاباً؛ إذ كان من الممكن للمتوفى أن يحرث فيها، وأن يزرع ويحصد الثمار من حقله السعيد حيث كانت الحبوب تنمو إلى ارتفاع سبعة أذرع (حوالى ١٢ قدماً).<sup>٨</sup> فلم يعد يروق في نظر أولئك العظاماء المنعمين، في عصر يزخر بالثراء، أن يكُلُّفُوا القيام بعمل ما، أو أن يجبروا على الذهاب حتى إلى حقول المنعمين ليكروا وينصبوا.

ولذلك كانت توجد منذ الدولة الوسطى دمى مصنوعة من الخشب تمثل خدم الميت في الحياة الآخرة، توضع معه في القبر ل تقوم بدلاً منه بأداء ما يلزمها القيام به من العمل بعد الموت، كما كان يقوم له بذلك خدمه في الحياة الدنيا.

وقد تدرجت هذه الفكرة إذ ذاك بعض الشيء في سبيل التطور، فصارت تُصنع تماثيل صغيرة للمتوفى يحمل كلُّ منها حقيبة وفأساً، وكان يدُون على صدور مثل تلك التماثيل رقية ماكرة هي:

يا أيتها الدمية<sup>٩</sup> المتخذة لفلان ( هنا يكتب اسم المتوفى)، إذا نوديت أو إذا طلبت للقيام بأي عمل في العالم السفلي ... فإنك تعدين نفسك لي في كل الأزمان لتزرعي الحقول ولتروي الشواطئ ولتنقلي الرمل من الشرق إلى الغرب، ولتقولي إنني هنا هنا.

وهذه الرقية كانت ضمن الرقى التي تدوَّن في برمي المتوفى تحت عنوان: «فصل في جعل الدمية تقوم بعمل المرء في العالم السفلي».١٠ ثم تفنَّن القوم في إتقان هذه الحيلة فصار يخصَّص لكل يوم من أيام السنة دمية من تلك الدمى الصغيرة وتوضع جمِيعاً مع الميت في قبره. وقد عُثر على تلك الدمى بمقادير عظيمة في الجبانات المصرية القديمة، حتى إن المتحف (المجاميع الخاصة) في كل العالم قد صارت الآن آهلاً بها.

<sup>٨</sup> كتاب الموتى، الفصل ١٠٩.

<sup>٩</sup> إن الكلمة التي تعبَّر عن هذه الدمى تكتب عادة «يوشابتى» أو «شوابتي» وتترجم بكلمة مجاوب. وعلى أية حال فإنَّ أصل هذه الكلمة غامض جدًا ومعناها غير مؤكَّد.

<sup>١٠</sup> انظر كتاب الموتى، الفصل السادس.

ولا غرابة إذن إذا كان كهنة ذلك العصر وكتبته قد انتهزوا تلك الفرصة السانحة لابتزاز أموال الناس حباً في الكسب الذي كان يأتي إليهم بتلك الطريقة السهلة؛ ولذلك ضاعفوا أحطارات الآخرة وأهواها إذ ذاك مضاعفة عظيمة، وادعوا أنه كان في مقدورهم إنقاذ المتوفى لدى كل موقف حرج بالتعويذة الفعالة التي تنجيه من ذلك الخطر حتماً؛ فإنه فضلاً عن التعاويذ العديدة التي تساعد المتوفى على الوصول إلى عالم الآخرة، كانت توجد أيضاً تعاويذ تمنع فقدان المتوفى فمه أو رأسه أو قلبه، وأخرى لتساعده على استذكار اسمه، كما كان منها ما يساعد على التنفس والأكل والشرب، ومنها ما يمنعه أكله لبرازه، ومنها ما يمنع الماء الذي يشربه من أن يتحول إلى لهيب، ومنها ما يحول الظلام نوراً، كما كان من التعاويذ ما يحجب عن الميت كل الشعابين والوحوش المؤذية، وغير ذلك كثير من تلك التعاويذ.

وكذلك ازداد الآن موضوع التقمصات التي كان يرغب الميت في أن تتقمصها روحه، وقد وضع فصل صغير لكل حالة يرغبها الميت، ليساعد على أن يتقمص في صورة «صغر من الذهب» أو «صغر إلهي» أو «زنبق» أو «مالك الحزين (فنكس)» أو «بجعة» أو «الثعبان المسمى ابن الأرض» أو «تمساح» أو «إله»، والأدھى من كل ذلك هو اختيار فصل قوي المفعول يمكن للإنسان باستعماله أن يتخذ لنفسه أي شكل يريده.

فمن مثل ذلك الإنتاج الذي تقدم ذكره يتألف الجزء الأعظم من مجموعة المتون التي نسميها الآن «كتاب الموتى»، فإذا سميناه بعد ذلك «إنجيل المصريين الأقدمين»<sup>١١</sup> تكون إذن قد أسانا فهم وظيفة هذه اللفائف ومحتوياتها.

وإن ذلك الاتجاه الذي نتجت عنه تلك المجموعة من التعاويذ أو الرقى، وهي التي يُطلق عليها اسم «فصوص»، نجده ظاهراً أيضاً بشكل مميز في كتابين آخرين يكُونُ كلُّ منهما وحدة متماشة متصلة؛ وأولهما «كتاب الطريقيين»، ويرجع عهده – كما تقدم ذكره – إلى عصر الدولة الوسطى، وقد ساهم ذلك الكتاب من قبل مساهمة عظيمة في تأليف كتاب الموتى فيما يختص بالبوابات النارية التي كان يمر بها المتوفى حتى يصل إلى عالم الآخرة، وإلى الطريقيين اللذين كان يسیر فيهما في سياحته.

<sup>١١</sup> إن التسمية «إنجيل المصريين الأقدمين» يرجع عهد إطلاقها على كتاب الموتى على أقل تقدير إلى وقت انعقاد المؤتمر الشرقي في لندن عام ١٨٧٤ م حيث رتب لنشر كتاب الموتى، انظر: Naville,

Todtenbuch Einleitung, Berlin, 1886, P. 5

وعلى أساس مثل تلك التصورات أنتج خيال الكهنة أيضًا «كتاب الموجودين في العالم السفلي أو ما في العالم السفلي». وهذا الكتاب يصف لنا الرحلة السفلية التي تقوم بها الشمس خلال الليل، حينما تخترق المرات ذات الكهوف الاثني عشر التي في أسفل الأرض، وكل منها تمثل مسيرة ساعة. وباحتياز الاثني عشر كهفًا تنتهي الشمس من آخر مطافها وتبلغ النقطة التي تطلع منها في الشرق صباحاً.

وأما الكتاب الثاني فيسمى عادة باسم «كتاب البوابات»، وهو يمثل الوصول إلى كل من الاثني عشر كهفًا بالدخول إلى كل كهف من بوابته، وهو خاص باحتياز تلك البوابات.<sup>١٢</sup>

ومع أن تلك التصانيف لم تنتشر قط الانتشار الذي حظي به «كتاب الموتى» فإنها كانت تعد — مع ذلك — كتب إرشاد سحرية ألغفها الكهنة للكسب كما فعلوا في معظم الفصول التي يتتألف منها «كتاب الموتى».

والامر الذي خلص «كتاب الموتى» نفسه من وصمة أنه كتاب سحري وكفى يُستعمل في عالم الآخرة، هو بسطه للأراء القديمة الخاصة بالمحاكمة الأخلاقية في عالم الآخرة وتقديره الظاهر لمسؤولية «الضمير».

وقد رأينا فيما تقدم أن علاقة الإنسان بالآلهة كانت قد صارت من قبل حلول العهد الإقطاعي شيئاً أكثر من إقامته للشعائر الدينية الظاهرة، فالآن قد أصبحت هذه العلاقة أمراً يتعلق بالقلب والأخلاق.

ولقد كان الشعور الخلقي عند المصري قوياً جدًا، لدرجة أنه لم يجعل قيمة الحياة الفاضلة موقوفة على قبوله عند «أوزير» في عالم الآخرة فحسب، ومن ذلك يتضح لنا تقصير النظرية الأخلاقية الأوزيرية، التي تأمر الإنسان بالتفكير في العواقب الأخلاقية في عالم الآخرة فقط. فإن «أوزير» لم يخرج عن كونه إله الموتى كما ذكرنا ذلك كثيراً فيما تقدم، وقد نادى فلاسفة الاجتماع الأقدمون في العهد الإقطاعي بالفضائل التي شرعها «رع» إله الشمس، وطالبوها بالعدالة الاجتماعية في هذا العالم كما طالب بها «رع».

<sup>١٢</sup> ومن المحتلم أن السياح الذين ساحوا في نهر النيل يذكرون رؤية هذه البوابات العظيمة في مقابر الملوك بالأقصر. مثل ذلك ما يشاهد في قبر «رمسيس السادس» الواقع فوق مقبرة «توت عنخ آمون» بالضبط.

ولم يعد أولئك الفلاسفة بعض الأخلاف في عهد الدولة الحديثة، ممن رأوا في المذهب الشمسي واجباً يحتم عليهم أن يحيوا حياة حقة في هذه الدنيا، كما أدركوا أنه ينالهم الثواب في الدنيا إذا عاشوا عيشة صالحة، فإله الشمس لم يكن - بوجه خاص - إله الموتى، بل كان الإله الذي يحكم في شؤون البشر الدنيوية، وقد شعر الناس بالمسؤولية الخلقية التي فرضها عليهم «رع» في كل ساعة من حياتهم الدنيوية؛ ف حوالي سنة ١٤٠٠ ق.م وجّه أحد مهندسي الملك «أمنحتب الثالث» أنشودة مدح إلى إله الشمس، قال:

لقد كنتُ قائداً مغواراً بين آثارك، مقيماً العدل لقلبك  
وإني أعلم أنك مستريح للعدالة  
 وأنك تجعل من يقيمها على الأرض عظيماً  
ولقد أقمتها، ولذلك جعلتني عظيماً.

وكذلك حينما كان الفرعون يعقد يميناً، فإنه كان يحلف «بحب «رع» لي وبمقدار عطف والدي «آمون» علىَّ (وقد وحد «آمون» مع «رع» منذ زمن بعيد). كما أن الفاتح «تحتمس الثالث»، عندما كان يقسم بذلك القسم توكيداً لما يقوله وتعظيمًا لاحترامه للصدق عند الإله، يشير عند حلفه إلى وجود إله الشمس، هكذا:

لأنه يعرف السماء ويعرف الأرض  
ويرى جميع العالم في كل ساعة.

ومع أنه من الأمور المسلم بها أن عالم الآخرة السفلي في المذهب الأوزيري يصور لنا إله الشمس بأنه ينتقل من كهف إلى كهف تحت الأرض، ماراً في عالم «أوزير» السفلي وجالباً معه النور والفرح إلى الساكنيين هناك، فإن تلك الفكرة لم تكن معروفة في الالهوت الشمسي كما هو مذكور في «متون الأهرام».

والواقع أن إله الشمس كان يُعتبر في عهد الدولة الحديثة قبل كل شيء إله عالم الأحياء من البشر، حاضراً معهم، نشطاً في مراقبة شؤونهم الدنيوية على الدوام؛ ولذلك كان الناس يشعرون بمسؤوليتهم أمامه الآن وفي هذه الحياة الدنيا. وكانت سيطرته تلك قد تعمقت في قلوب الناس واتساع أمامها المجال باتساع أفق ذلك العهد الإمبراطوري، إلى أن انبثق لأول مرة في تاريخ العالم، لأعين سكان وادي النيل القدامي، فجرُّ رؤية إله العالم.

## الفصل الخامس عشر

# السيادة العالمية وأقدم عقيدة للتوحيد

لقد ترك النفوذ الاجتماعي مدة العهد الإقطاعي في مصر أعظم أثر له في الدين والأخلاق، كما فعل ذلك من قبل النفوذ السياسي؛ أي الحكومة المصرية في عصر الأهرام. وكل الأثريين كانوا منحصرين في القطر المصري.

حَقًا إن عصر الأهرام قد اهتدى إلى فكرة — مبهمة نوعاً — عن دولة إله الشمس ذات الاتساع الشاسع المدى، وخطوب إله الشمس في «متون الأهرام» مرة باللقب الطنان «الذي لا حد له». كما رأينا أن عصر الأهرام كان قد أوجد، بالإدراك الاجتماعي الذي قام به أمثال «باتح حتب» دولة للقيم الخلقيّة العامة، وفي إعطاء إله الشمس السيادة على مثل هذه الدولة دليلاً أن المصريين كانوا قد بدعوا يسيرون بالفعل في الطريق المؤدي إلى «التوحيد». كما أنشأنا نذكر مما سبق أن نصائح الملك الأهناسي المجهول الاسم قد سارت بالمصريين شوطاً بعيداً في ذلك الطريق، وقد كان وقتئذ في مقدور المصريين بما تصوروه من النظام الإداري الخلقي العظيم، الذي أوجدوا له من قبل كلمة تدل عليه، أن يتقدموا نحو الوصول إلى المعرفة التامة للوحدة.

ولكن على الرغم من ذلك قد بقي هذا النظام الخلقي في عصر الأهرام فكرة قومية لم يمتد نظامها حتى يشمل العالم كله.

فقد كان إله الشمس يحكم مصر فحسب، حيث نجده في أنسنودة الشمس العظيمة بمتون الأهرام يقف حارساً على الحدود المصرية، فيقيم هناك الأبواب التي تمنع الأجانب من دخول مملكته المحروسة.

وكان إله الشمس في عصر الأهرام أيضاً قد بدأ عملية إدماج آلهة مصر الآخرين في ذاته، وهي عملية استحالات حتى في ذلك العصر السحيق إلى صورة قومية من العقيدة الحلوية القومية التي تقول بأن الإله يحل في كل شيء، وبأن جميع الآلهة تستحيل في

النهاية من حيث الأشكال والوظائف إلى وحدة واحدة، ولكنه مع تلك العملية وبالرغم من استمرارها طويلاً، فقد تركت دولة ذلك الإله العظيم مقصورة على مصر؛ ولذلك كان هذا الإله بعيداً كل البعد عن أن يكون إلهًا عالميًّا.

والواقع أن المصريين ظلوا إلى ذلك العهد غير مدركين للفكرة العالمية؛ أي لفكرة الإمبراطورية العالمية، التي يمكنهم أن يسيطروا عليها بحاكم دنيوي واحد. ولكن تأثيرات البيئة المقصورة على حدود وادي النيل كانت قد امتدت إلى أقصى مداها، وإذا بمسرح الفكر والعمل ينفتح للقوة القومية، بتلك التوسعات الخارجية الرائعة؛ فإن اللافت الشمسي السريع الاندماج والتجابُب مع أحوال ذلك العالم الصغير المكون من وادي النيل، قد دل على أنه لا يقل حساسية وتجاوِبًا مع ذلك العالم الأكبر الجديد الذي وصل الأفق المصري إلى مداه.

وإن توسيع مصر الإمبراطوري شمالاً وجنوبًا، إلى أن شمل سلطان الفرعون الأقطار الآسيوية والأفريقية المجاورة، وكُوئن منها أول إمبراطورية ثابتة الأركان في التاريخ، فهو أبرز حقيقة في تاريخ الشرق في القرن السادس عشر قبل الميلاد. كما يعد توطيد تلك السلطة على يد «تحتمس الثالث» في مدى عشرين سنة بما قام به من الغزوات في آسيا، حادثاً عظيماً في تاريخ العاهليات الحربية، نرى فيه لأول مرة في تاريخ الشرق مدى ما تستطيعه القوات العاملة المنظمة لدولة عظيمة.

إذ إن تلك القوات بهجومها المتواصل على ممالك آسيا الغربية قد جعلت السيادة المصرية لا ينزعها منازع، من الجزر الإغريقية فسواحل آسيا الصغرى ومرتفعات أعلى نهر الفرات شمالاً، إلى الشلال الرابع لنهر النيل جنوباً.

وقد ذكر ذلك القائد الحربي العظيم نفسه تلك اللحظة التي اقتبسناها آنفاً عن إلهه، وهي التي قال عنه فيها: «إنه يرى جميع العالم في كل ساعة».

وإذا كان ذلك القول صحيحاً فما ذلك إلا لأن سيف ذلك الفرعون كان قد مد سلطان إله مصر حتى نهاية حدود الإمبراطورية المصرية، بل إن «تحتمس الأول» قد أعلن قبل ذلك العهد بخمسين سنة أن ملكه يمتد «إلى نهاية ما تحيط به الشمس». وقد كان القوم في عهد الدولة القديمة يتصورون أن إله الشمس هو فرعون، ومملكته في مصر، فلما اتسع نطاق المملكة المصرية وصارت عاهليَّة عالمية كان من المحتم كذلك أن يمتد سلطان الإله بهذا القدر. ولما كانت الملكية قد انبثت مظاهرها في العقائد الدينية منذ زمن بعيد، فكان لا بد للإمبراطورية كذلك من أن تؤثر تأثيراً قوياً في الفكر الديني.

ومع أن ذلك قد جرى بكيفية آلية لا تكاد تحس، فإنه كان مصحوبًا باستيقاظ عقلي هز التقاليد المصرية القديمة من أساسها، وجعل رجال ذلك العصر يفكرون في عالم من التفكير أوسعًّا من قبل، فقد مضى على إله الشمس ألفا سنة وخمسمائة وهو فرعون مصرى؛ أي فرعون حاكم مصر، ولكن بعد سنة ١٦٠٠ ق.م صار ذلك الفرعون سيدًا على العالم المتحضر إذ ذاك. وكان «تحتمس الثالث» الفاتح أول شخصية ظهرت لها نواحٍ عالمية في التاريخ البشري، ويعتبر بذلك أول بطل عالمي، ومن ثم كان له تأثير عميق في عصره، وتمثلت فكرتا السيطرة والإمبراطورية العاليمتين مجتمعتين بصورة ظاهرة ملموسة في حياته، وقد ظهرت آنئذ بوادر للعالمية في لاهوت الدولة يرجع سببها المباشر إلى تلك التأثيرات التي أحدثتها شخصية «تحتمس الثالث» وأخلاقه. وقد اضطررت مصر إلى الخروج من عزلتها العربية في القدم في أحضان واديها الضيق والاشتراك في العلاقات العالمية التي كان لا بد أن يُحسب لها في لاهوت ذلك العصر حساب فعال؛ إذ إنها — كما أوضحنا — علاقات كان لإله الشمس بها صلة لا انفصام لها.

أما العلاقات التجارية التي كانت قائمة منذ أزمان سحيقة جدًا فلم تكن كافية لإدخال العالم الخارجي في دائرة التفكير المصري بدرجة محسوسة، فقد كانت أطراف ممتلكات الآلهة محددة ومحصورةً أقصاها في تخوم وادي النيل الخارجية، وذلك منذ زمن بعيد، وقبل أن يصير العالم الخارجي مألفًا لسكان وادي النيل، فلم يكن في مقدور المعاملات التجارية وحدها مع عالم أوسع من مصر أن يزحزح تقاليد البلاد بما كانت عليه، فكم من تاجر رأى حجرًا يسقط في «بابل» النائية كما رأى مثله يسقط في «طيبة» المصرية أيضًا، ولكنه مع ذلك لم يخطر بباله، ولا ببال أي رجل آخر في ذلك العصر العتيق، أن القوة الطبيعية التي تجذب الحجر الساقط هي واحدة في كلتا هاتين الملكتين اللتين تفصلهما مسافات شاسعة؛ إذ كان العالم في الواقع وقتئذ لا يزال بعيدًا جدًا عن زمن ذلك الصبي الراقد تحت شجرة التفاح<sup>١</sup>، الذي كشف عن قوة عالمية وراء سقوط التفاحة. وكم من تاجر في ذاك العصر أيضًا قد رأى الشمس تبرغ خلف معابد «بابل» البرجية كما كانت تبرغ بين المسلاط المتجمعة في «طيبة»، ولكن تفكير ذلك العصر لم يكن قد وصل بعد إلى إدراك مثل هذه الحقائق ذات الأثر البعيد.

<sup>١</sup> يشير بذلك إلى نظرية «نيوتون» وجاذبية الأرض.

وذلك بالرغم مما قاله «تحتمس» الفاتح عن إله الشمس: «إنه يرى جميع العالم في كل ساعة».

فإن العالمية التي تصوّرها أولاً خيالُ رجال الإمبراطورية المفكرين وكشفت لهم المجال العالمي الطبيعي لدولة إله الشمس هي العالمية كما بدت في السلطة العاهلية، أما التوحيد فليس إلا العاهلية في الدين.

وعلى ذلك لم يكن من باب الحدس أو الصدفة أن نجد أن أول هذه التصورات حوالي سنة ١٤٠٠ ق.م. في عهد «أمنحتب»<sup>٢</sup> الثالث الذي كان أعظم أباطرة مصر أبهة؛ إذ نجد أن توأميين من رجال العمارة هما «سوتي» و«حور» كانوا يعملان في «طيبة» لحساب الملك «أمنحتب» الثالث، وقد تركا لنا أنشودة للشمس على لوحة توجد الآن في المتحف البريطاني، وهذه الأنشودة توضح لنا مدى ميل ذلك العصر والمجال الآخذ في الاتساع، والذي كان ينظر به رجال الإمبراطورية إلى العالم مدركين مبلغ امتداد دولة إله الشمس التي لا حد لها.

وهذه الأنشودة الشمسية تحتوي على الأسطر الآتية الجليلة المعنى، وهي:

إنك صانع مصوّر لأعضائك بنفسك  
ومصوّر دون أن تصوّر  
منقطع القرین في صفاته مخترق الأبدية  
مرشد الملائين إلى السبل.  
وعندما تقلع في عرض السماء يشاهدك كل البشر  
(رغم أنك) في ذهابك خفي عن أنظارهم  
إنك تجذّز سياحة مقدارها فراسخ  
بل مئات الآلاف وملائين المرات  
وكل يوم تحتك (تحت سلطانك)  
وحيثما يأتي وقت غروبك،  
فإن ساعات الليل تصفي إليك أيضًا  
وعندما تجذّزها فإن ذلك لا يكون نهاية كذلك

<sup>٢</sup> أمنحتب الثالث حكم من ١٤١١-١٣٧٥ ق.م.

وكل الناس تنظر بواسطتك  
أنت خالق الكل ومانهم قوتهم  
أنت أم نافعة للألهة والبشر  
وأنت صانع مجريب ...  
وراعٍ شجاع يسوق ماشيته  
وأنت ملجمٌ لها ومانحها قوتها

... ... ...

هو الذي يرى ما خلق  
والسيد الأحد الذي يأخذ جميع الأراضي أسرى كل يوم  
بصفته واحداً يشاهد من يمشون عليها  
مضيء في السماء وكائن كالشمس  
وهو يخلق الفصول والشهور  
فالحرارة عندما يريد  
والبرد عندما يشاء  
فكل بلاد في فرح عند بزوغه كل يوم، لكي تسبّح له.

ومن الواضح في مثل هذه الأنشودة أن مدى جولة إله الشمس الشاسع حول كل البلاد،  
وفوق كل شعوب الأرض، قد لقي في النهاية اهتماماً ... وأنه قد اتخذت الخطوة الأخيرة  
وهي مد سلطان إله الشمس على كل الأراضي والشعوب.  
ولم تصل إلينا وثيقة أقدم منها مما أنتجه التفكير المصري تضم تعبيرات صريحة  
يتمثل فيها ذلك التفكير كالتالي نجدها هنا في قوله:

السيد الأحد الذي يأخذ جميع الأراضي أسرى كل يوم  
بصفته واحداً يشاهد من يمشون عليها.

ومن الأمور الهامة أن نلاحظ أيضاً أن ذلك الاتجاه كانت له علاقة مباشرة بالحركة  
الاجتماعية في العصر الإقطاعي المصري؛ إذ نجد أن النعوت التي نعت بها إله الشمس،  
نحو قوله:

الراعي الشجاع الذي يسوق ماشيته

وهو ملجؤها ومانحها قوتها.

ترجع بنا إلى عهد النصائح التي وجّهت إلى «مريكارع»، وهي التي سميت فيها الناس «قطعان الإله»، كما ترجع بنا أيضًا إلى أفكار «إبور» حيث يقول: «إنه راعٍ لجميع الناس».

ومثله النعت الآخر الخطير الشأن وهو قوله: «أم نافعة للآلهة والبشر». فإنه يحمل في ثنياه فكرة مشابهة تشعر بالاهتمام ببني البشر؛ أي إن النواحي الإنسانية في سلطان إله الشمس، التي اشتركت في إيجادها بوجه خاص رجال الفكر في العهد الإقطاعي، لم تختلف بين العوامل السياسية القوية لذلك التسلط العالمي الجديد.

وحدث أنه عندما خلف «أمنحتب الرابع» والده «أمنحتب الثالث» حوالي سنة 1370 ق.م، قام نزاع شديد بين البيت المالك من جهة وبين نظام الكهانة الذي كان على رأسه إله «آمون» من الجهة الأخرى. وقد كان من الواضح أن ذلك الملك الشاب ينحاز إلى معاضide جانب إله الشمس القديم ضد الجانب المنتصر لإله «آمون»، الذي كان رجال كهانته الطيبيون الأقوية قد أخذوا يدعون إلههم الذي كان من قبل إلهًا محليًّا خامل الذكر باسم مرگ هو «آمون رع»، مدللين بذلك على أنه صار موحدًا مع إله الشمس «رع». وقد أخذ «أمنحتب الرابع» في باكورة حكمه يناصر في حماسة فكرة جديدة للمذهب الشمسي ربما كانت نتيجة أريد بها التوفيق بين المذهبين.

وفي الوقت الذي كان فيه موقف البلاد المصرية السياسي في آسيا في غاية الحرج، أخذ الملك ينهمك بكل حماسة في تعضيد التسلط العالمي لإله الشمس الذي أدركنا كُنهه في أيام والده، فأعطى هذا الملك إله الشمس اسمًا جديديًّا خلص به المذهب الجديد من التقاليد المحفوفة بخطر الشرك في اللاهوت الشمسي القديم، فصار إله الشمس يسمى «آتون»، وهو اسم قديم يطلق على الشمس المجسمة.

ومن المحتمل أن هذه التسمية لا تدل إلا على قرص الشمس فقط. وهذا الاسم الجديد ذُكر مرتين في أنشودة رجل عمارة «أمنحتب الثالث» التي اقتبسنا منها جزءًا فيما تقدم، كما لاقى بعض الإقبال في عهد ذلك الملك؛ إذ قد سُمِّي به أحد قواربه الملكية «آتون يسطع».

ولم يقتصر الحال على إعطاء إله الشمس اسمًا جديداً، بل منحه ذلك الملك الشاب كذلك رمزاً جديداً؛ فقد ذكرنا فيما مر سابقاً أن أقدم رمز لإله الشمس كان الشكل الهرمي، كما كان يرمز له كذلك بالصقر؛ لأن الصقر من أسمائه.

على أن هذين الرمزين كانوا مفهومين بين سكان وادي النيل فقط، ولكن «أمنحتب الرابع» كان في مخيلته وقتئذ مسرح أفسح وأوسع من القطر المصري؛ إذ إن الرمز الجديد قد مثلَ لنا الشمس بقرص تخرج منه أشعة متفرقة متوجهة إلى أسفل، كل شعاع منها ينتهي طرفه بصورة يد بشريّة.<sup>٢</sup>

وقد كان ذلك الرمز يشعر بالسيادة، ويدل على السيطرة القوية الخارجية من منبعها السماوي وهي تضع أيديها فوق العالم وعلى شؤون البشر الأرضية، هذا فضلاً عن أن أشعة إله الشمس منذ عصر متون الأهرام قد شبّهت بذراعين له، واعتبرها الناس إذ ذاك نائبة عنه في الأرض:

إن ذراع أشعة الشمس قد رفعت مع الملك «وناس». .  
صاعدة به إلى السماوات.

وقد كان ذلك الرمز الجديد سهل الفهم لكل البشر الذين يسيطر عليهم الفرعون، كما كان معناه واضحاً كل الوضوح، حتى إنه كان في استطاعة سكان نهر الفرات أو رجال بلاد النوبة على النيل السوداني أن يدركون عظم شأنه على الفور، بمعنى أن ذلك الرمز لم تقتصر دلالته على السيطرة العالمية فحسب، بل صار خليقاً أن يكون رمزاً عالمياً إلى أقصى حد.

وكذلك بُذلت بعض الجهود لتعريف القوة الشمسيّة التي رُمز لها بتلك الصورة، فقد كان اسم إله الشمس الكامل: «حور أختي» (حور الأفق) فرحاً في الأفق باسمه (الحرارة التي في آتون»).

<sup>٢</sup> انظر الشكل ١٧

وكان ذلك الاسم يوضع في طغاءين ملكيين، مثل اسم الفرعون المزدوج (يعني اسمه ولقبه). وهذا الوضع مأخوذ من مشابهة سلطان آتون لسلطان الفرعون، كما أنه برهان آخر يدل بوضوح على التأثير الذي أوجده الإمبراطورية المصرية بصفتها الحكومية في مذهب الالهوت الشمسي. غير أن الاسم الموضوع في الطغاءين حدد لنا بوجه عام مقدار القوة المحسوسة الواقعية للشمس في العالم الظاهر، ولم تكن له أية دلالة سياسية فقط.

والكلمة المصرية القديمة التي ترجمتها في اسم ذلك الملك «حرارة» قد يكون معناها أحياناً «نوراً» أيضاً، ومن الواضح أن ما كان الملك يعبد هو قوة الشمس التي نشر بها على الأرض. وهذه النتيجة تنسجم مع العبارات العديدة التي سجدوا في أناشيد «آتون»، وهي التي نرى فيها «آتون» نشطاً باسطاً أشعته على كل مكان فوق وجه الأرض.

ومع أنه من الواضح أن ذلك المذهب الجديد قد استقى وحيه من مدينة «هليوبوليس»، حتى إن الملك الذي اتخذ لنفسه منصب الكاهن الأعظم للإله «آتون» سمى نفسه «النااظر الأعظم»، وهو نفس لقب كاهن «هليوبوليس» العظيم، فإنه بالرغم من ذلك كان قد أزال معظم سقط الماتع القديم من الطقوس التي كانت تتالف منها ظواهر الالهوت التقليدية، ولذلك نرانا نبحث عبئياً في ذلك الالهوت الجديد عن القوارب الشمسية، كما نرانا نبحث عبئياً عن باقي الإضافات التي أدخلت فيما بعد على المذهب الشمسي مثل السياحة في كهوف الأموات السفلية، وغير ذلك، فإنها كلها قد محيت منه جملة.

فإذا كان الغرض الذي رمت إليه حركة مذهب «آتون» هو التوفيق بينها وبين كهنة «آمون» فإنها قد فشلت، وقام بينهم ألد الخصام، الذي اشتد وبلغ الذروة عندما صمم الملك على أن يتخذ من «آتون» إلهًا واحداً للإمبراطورية المصرية ويقضي على عبادة «آمون». وقد نتج عن ذلك المجهود الذي بُذل لمحو كل الآثار الدالة على وجود «آمون» (ذلك الإله الحديث العهد) أن اتخذت إجراءات غاية في التطرف؛ إذ نجد أن الملك قد غير اسمه من «أمنحتب» (يعني «آمون» مرتاح أو راضٍ) إلى «إختاتون» (يعني «آتون» راضٍ)، وذلك الاسم الجديد الذي اتخذه الملك لنفسه هو ترجمة للاسم القديم للملك إلى ما يماثله في المعنى في مذهب «آتون»، هذا من جهة، وكان اسم «آمون» من الجهة الأخرى يُمحى أينما وجد فوق آثار «طيبة» العظميمة، حتى إن الملك، تنفيذاً لفكرةه هذه، لم يحترم في ذلك حتى ولا اسم والده الملك «أمنحتب الثالث»، مع أن الأمر لم

يُكن قاصراً على محو اسم «آمون»، بل تعداده حتى إلى كلمة الآلهة (بصفتها جمع إله) فكانت تُمحى أيضًا أينما وجدت (كأنه رأى أن الجمع مظنة لعدد الآلهة فمحاه)، وكذلك عمّلت أسماء سائر الآلهة الآخرين معاملة «آمون» فكان مصيرها المحو. وقد هجر الملك «إخناتون» طيبة برمض ما كان لها من السيادة والأبهة عندما وجد الارتباك فيها بالتقاليد الالهوية القديمة أكثر مما يحتمل، وأقام لنفسه حاضرة جديدة في منتصف الطريق بين «طيبة» والبحر تقريبًا، في بقعة تُعرف في وقتنا هذا باسم «تل العمارنة»، وسماها «أخيتابون» (أفق آتون)، كما أسس في بلاد النوبة مدينة لآتون مشابهة لها، ومن المحتمل جدًا أنه أقام مدينة أخرى لذلك الإله في آسيا، وبذلك صار لكلٌ من الثلاثة الأجزاء العظيمة التي تتتألف منها الدولة؛ وهي مصر والنوبة وسوريا، مقرًّا لمذهب «آتون»، وقد بنيت كذلك معابد أخرى لآتون في أماكن مختلفة من مصر نفسها.

ولم يتم ذلك طبعًا دون تأليف حزب قوي من رجال البلاط الملكي يمكن للملك به أن يناهض أولئك الكهنة المنبذين، وبخاصية كهنة «آمون». وقد أثرت الفتنة التي نتجت عن ذلك الانقلاب بلا شك تأثيرًا خطيرًا في قوة البيت الملكي؛ إذ كان حزب ذلك البلاط الذي نما إذ ذاك في ظل «إخناتون» يعمل معه متضامنين على نشر ذلك المذهب الديني الجديد، الذي يصح أن تعد قصته أروع الفصول وأكثرها إمتاعًا في تاريخ الشرق القديم، يدلنا على ذلك ما بقي من نقوشه على جدران تلك المقابر التي تحتها الملك في الصخر لأشراف رجاله قبالة الجبال المنخفضة التي تقع في الهضبة الشرقية القائمة خلف تلك المدينة الجديدة. والواقع أننا مدینون لمقابر مثل هؤلاء من أدعونا الملك بمعلوماتنا عن مشتملات تلك التعاليم الهامة التي كانت تنشر في تلك الأونة، وهي تحتوي على سلسلة أناشيد في مدح إله الشمس، كما تحتوي على مدح إله الشمس والملك بالتبادل. وهذه التعاليم تمدنا على الأقل بلمحة عن عالم الفكر الجديد، الذي نشاهد فيه ذلك الملك الشاب وأعوانه رافعين أعينهم نحو السماء محاولين بذلك إدراك مجايِّ الذات الإلهية في بهائها الذي لا حد لقوته ولا نهاية، وهي الإلهية التي لم يعد سلطانها منحصرًا في وادي النيل، بل امتد بين جميع البشر وفي العالم كله.

ولا يمكننا الآن أن نأتي بشيء عن هذه الساحة أفصح من تلك الأنشيد، التي تقص علينا بنفسها شيئاً عن تلك التعاليم، وأطول أنشودة بينها وأهمها هي الآتية:<sup>٤</sup>

### بهاء «آتون» وقوته العالمية تشرق وتضيء

أنت تبزغ بجمالك في أفق السماء  
أنت يا «آتون» الحي الذي كنت في أزلية الحياة  
فحينما كنت تطلع في الأفق الشرقي  
كنت تملأ كل البلاد بجمالك  
أنت جميل وعظيم ومتلائِي ومشرق فوق كل أرض  
وأشععتك تحيط بالأرضين حتى نهاية جميع مخلوقاتك  
أنت «رع»،<sup>٥</sup> وأنت تخترق حتى نهايتها القصوى (يعني الأرضين)  
وأنت توثقهم (يعني البشر) لابنك المحبوب (الفرعون)  
ورغم أنك قصي جدًا فإن أشععتك فوق الأرض  
ورغم أنك تجاه البشر فإن خطواتك خفية (عنهم).

<sup>٤</sup> يلاحظ بعض التغييرات في ترجمة هذه الأنشودة عند مقارنتها بالترجمة التي دونها المؤلف في كتابه «تاريخ مصر»، ويرجع السبب في ذلك لقراءة جديدة لبعض تغييرات في نسخة «ديفز» التي راجعها مراجعة دقيقة (Rock Tombs of ElAmarna, vol. VI, Pl. Xxvll, London). هذا إلى بحث جديدة عملت في هذه الوثيقة، فالترجمة التي عملها الأستاذ «زيته» قد أضافت بعض تراجم جديدة لقطع قد أخذت بالكثير منها، انظر H. Schafer, Amarna in Rel und Kunst, P. 63–70, (Leipzig, 1931) على أن تقسيم القصيدة إلى مقطوعات لا يوجد في الأصل المصري ولكننا اتبعناه هنا للإيضاح، كما وضعنا عناوين للمقطوعات لمساعدة القارئ الحديث.

<sup>٥</sup> يوجد في الأصل المصري جناس بين كلمة «رع» وبين كلمة «نهاية».

## الليل والإنسان

### الأنشودة

وحيثما تغيب في أفق السماء الغربي فإن الأرض تظلم كالموات  
فينامون في حجراتهم  
ورءوسهم ملفوفة  
ومعاطسهم مسدودة  
ولا يرى إنسان الآخر  
في حين أن أمتعتهم تسرق  
وهي تحت رءوسهم  
وهم لا يشعرون بذلك.

### المزامير

تجعل ظلمة فيكون ليل فيه يدب كل حيوان وعر.

(المزمور ٤٠-٤١)

## الليل والحيوان

### الأنشودة

وكل أسد يخرج من عرينه (ليفترس)  
وكل الثعابين تناسب لتلذغ  
والظلم يخيم  
والعالم في صمت  
في حين أن الذي خلقهم ق في أفقه.

### المزامير

الأسباب تزمر لتخطف ولتلتمس من الله طعامها.

(المزمور ٤١-٤٢)

## النهار والإنسان الأنشودة

الأرض زاهية حينما تشرق في الأفق  
وعندما تضيء بالنهر مثل «آتون»  
فإنك تقضي الظلمة إلى بعيد  
وحيثما ترسل أشعتك  
تصير الأرضان (مصر) في عيد  
والناس يستيقظون ويقفون على أقدامهم  
عند إيقاظك لهم  
وبعد غسلهم لأجسامهم يلبسون ثيابهم  
ثم يرفعون أذرعهم تعبداً لطعلتك  
ثم بعد ذلك يقومون إلى أعمالهم في كل العالم.

### المزامير

تشرق الشمس فتنصرف وفي مأويها تربض، الإنسان يخرج إلى عمله وإلى  
شغله إلى المساء.

(المزمور ٢٣-١٠٤ و ٢٢)

## النهار والحيوان والنبات

### الأنشودة

وجميع الماشية ترتع في مراعيها  
والأشجار والنباتات تينع  
والطيور في مستنقعاتها ترفرف  
وأجنحتها منتشرة تعبداً لك  
وجميع الغزلان ترقص على أقدامها  
وجميع المخلوقات التي تطير أو تحط  
تحيا عندما تضيء عليها.

## النهار والمياه

### الأنشودة

والسفن تقلع في النهر صاعدة  
أو منحدرة فيه على السواء  
وكل فج مفتوح؛ لأنك أشرقت  
والسمك يثبت في النهر أمامك  
وأشعتك تنفذ إلى وسط البحر  
الأخضر العظيم  
هذا البحر الكبير الواسع الأطراف  
هناك دبابات بلا عدد.

### المزمير

صغار حيوان مع كبار.  
هناك تجري السفن، لوياثان  
هذا خلقته ليلعب فيه.

(المزمور ٢٥-١٠٤ و ٢٦)

## خلق الإنسان

### الأنشودة

أنت خالق الجرثومة في المرأة  
والذى يذرأ من البذرة أناسياً  
وجاعل الولد يعيش في بطن أمه  
ومهدئاً إياه حتى لا يبكي  
مرضعاً إياه حتى في الرحم  
وأنت معطى النفس حتى تحفظ الحياة على كل إنسان خلقته

## فجر الصمير

وحيينما ينزل من الرحم (أمه) في يوم ولادته  
فأنـت تفتح فـمه كـلـية  
وـتمنـحـه ضـرورـيـاتـ الـحـيـاةـ.

## خلقـ الحـيـوانـ

### الأنـشـودـةـ

وـحيـينـماـ يـصـيرـ الفـرـخـ فيـ لـهـاءـ الـبـيـضـةـ  
فـأـنـتـ تـعـطـيهـ نـفـسـاـ لـيـحـفـظـهـ حـيـاـ فيـ وـسـطـهـاـ  
وـقـدـ قـدـرـتـ لـهـ مـيـقـاتـاـ فيـ الـبـيـضـةـ لـيـخـرـجـ مـنـهـاـ  
وـهـوـ يـخـرـجـ مـنـ الـبـيـضـةـ فيـ مـيـقـاتـهـ (ـالـذـيـ قـدـرـتـ لـهـ)  
فـيـصـيـحـ وـيـمـشـيـ عـلـىـ رـجـلـيـهـ حـيـنـماـ يـخـرـجـ مـنـهـاـ.

## الـخـلـقـ الـعـالـمـيـ

### الـأـنـشـودـةـ

ماـ أـكـثـرـ تـعـدـدـ أـعـمـالـكـ  
إـنـهـاـ عـلـىـ النـاسـ خـافـيـةـ  
يـاـ أـيـهـاـ إـلـهـ الـأـحـدـ  
الـذـيـ لـاـ يـوـجـدـ بـجـانـبـهـ إـلـهـ آخـرـ  
لـقـدـ خـلـقـتـ الـأـرـضـ حـسـبـ رـغـبـتـكـ  
وـحـيـنـماـ كـنـتـ وـحـيـداـ (ـلـاـ شـيـءـ غـيرـكـ)  
خـلـقـتـ النـاسـ وـجـمـيعـ الـمـاشـيـةـ وـالـغـلـانـ  
وـجـمـيعـ مـاـ عـلـىـ الـأـرـضـ  
مـاـ يـمـشـيـ عـلـىـ رـجـلـيـهـ  
وـمـاـ فـيـ عـلـيـنـ مـاـ يـطـيـرـ بـأـجـنـحـتـهـ  
وـفـيـ الـأـقـطـارـ الـعـالـمـيـةـ سـوـرـيـاـ  
وـكـوشـ وـأـرـضـ مـصـرـ  
فـإـنـكـ تـضـعـ كـلـ إـنـسـانـ فـيـ مـوـضـعـهـ

وتمدهم حاجاتهم  
وكل إنسان لديه قوته  
وأيامه معدودات  
والألسنة في الكلام مختلفة  
وكذلك تختلف أشكالهم وجلودهم  
لأنك تخلق الآجانب مختلفين.

### الأنشودة

ما أعظم أعمالك يا رب  
كلها بحكمة صنعت  
ملائكة الأرض من غناك.

(المزמור ٤٠-٢٤)

### ري الأراضي في مصر وخارجها

### الأنشودة

أنت تخلق النيل في العالم السفلي  
وأنت تأتي به كما تشاء  
ليحفظ أهل مصر أحياء (كلمة أهل التي استعملت هنا مقصورة في اللغة على أهل مصر)

لأنك خلقتهم لنفسك  
وأنت سيدهم جميعاً  
وأنت الذي تنهك <sup>٦</sup>نفسك من أجلاهم  
وأنت رب كل قطر

<sup>٦</sup> وفي القرآن الكريم: ﴿وَلَقَدْ حَكَّاَنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنُهُمَا فِي سَتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُغُوبٍ﴾  
(سورة ق ٥٠ - الآية ٣٨).

و(أنت) الذي تشرق من أجلهم  
وأنت شمس النهار عظيم الافتخار  
وجميع الأقطار العالية القاصية  
أنت تخلق حياتها أيضًا  
لقد وضعت نيلًا في السماء  
وحينما ينزل لهم يصنع أمواجاً فوق الجبال  
مثل البحر الأخضر العظيم  
فيروي حقولهم في مدنهم  
ما أكرم مقاصدك يا رب الأبدية!  
ويوجد نيل في السماء للأجانب  
ولأجل غزلان كل الهضاب التي تتجول على أقدامها  
أما النيل فإنه يأتي من العالم السفلي لمصر.

### فصول السنة

#### الأنشودة

أشعترك تغنى كل بستان (كلمة التغذية هنا تعني تغذية الأم لطفلها)  
وعندما تبرغ فإنها تحيا  
فهي تنمو بك  
أنت تخلق الفصول  
لأجل أن ينمو كل ما صنعت  
فالشتاء يأتي إليهم بالنسيم العليل  
والحرارة لأجل أن يذوقوا أثرك (أي أن يكون لها طعم لذيد في فمهم).

## السيطرة العالمية

### الأنشودة

أنت خلقت السماوات العلي لتشرق فيها  
ولتشاهد كل ما صنعت حينما كنت لا تزال وحيداً (لا شيء غيرك)  
مضيئاً في صورتك أنت «آتون» الحي  
وبارزاً وساطعاً وذاهباً بعيداً وأيضاً (في الغدو والآصال)  
أنت تخلق الملايين من الصور وحدك بنفسك  
من مدن وقرى وحقول وطرق عامة وأنهار  
وجميع العيون ترك تجاهها  
لأنك «آتون» (شمس) النهار فوق الأرض  
وحيثما تغيب  
فإن جميع الناس الذين سويت وجوههم  
لكي لا ترى نفسك بعد وحيداً  
يغشامن النعاس حتى لا يرى واحد منهم ما قد خلقته  
ومع ذلك فإنك لا تزال في قلبي.

### وحى الملك

### الأنشودة

«ليس هناك واحد آخر يعرفك إلا ابنك «إختاتون»  
لقد جعلته عليماً بمقاصدك وبقوتك.»

## الرعاية العالمية

### الأنشودة

العالم يعيش بصنيع يدك، أنت الذي خلقتهم  
فيحيا حينما تشرق  
ويموت حينما تغيب  
لأن حياتك طول مدى نفسك  
والناس يعيشون بواسطتك  
إن أعين الناس لا ترى إلا جمالك حتى تغيب  
وكل عمل يطرح جانباً  
حينما تغيب في الغرب  
وحينما تشرق ثانية  
فإنك تجعل كل كف تنشط لأجل الملك  
والخير في أثر كل قدم  
لأنك خلقت العالم  
وأوجدتهم لابنك  
الذي ولد من لحمك  
ملك الوجهين القبلي والبحري  
العائش في الصدق، رب الأرضين  
«نفر خبرو رع وان رع» (إخناتون)  
ابن «رع» العائش في الصدق، رب التيجان  
«إخناتون» ذو الحياة الطويلة  
(والأجل) كبرى الزوجات الملكية محبوبته  
سيدة الأرضين «نفر نفرو آتون» (نفرتiti)  
عاشت وازدهرت أبد الآبدين.

ويحتمل ألا تمثل هذه الأنشودة الملكية العظيمة إلا قطعة منتخبة أو سلسلة منتخبة من شعائر «آتون» كما كانت تقام من يوم لآخر في معبد «آتون» بتل العمارنة.  
ومما يؤسف له أن هذه الأنشودة لم تدون في تلك الجبانة إلا بمقدمة واحدة فقط، وقد فقد منها نحو ثلثها من جراء تعدى المخربين من الأهالي الحالين، ولذلك لم يصلنا

من الجزء المفقود إلا نسخة حديثة نقلت من غير اعتماء وعلى عجل منذ خمسين سنة (أي في سنة ١٨٨٣ م).

وأما المقابر الأخرى فقد كُتب نقوشها الدينية بالنقل عن الفقرات والجمل التي كانت شائعة الاستعمال وقتئذ، والتي تكون منها مجمل مذهب «آتون» كما فهمه الكتاب والرسامون الذين قاموا بزخرفة تلك المقابر. وعلى ذلك يجب علينا ألا ننسى أن البقايا التي وصلت إلينا عن طريق جبانة «تل العمارنة» من مذهب «آتون»، وهي مصدرنا الرئيسي، قد مررت بشكل آلي بأيدي فئة قليلة من الكتبة المهملين غير المدققين ذوي العقول الخاوية الفاترة، ومن لم يخرجوا عن كونهم أذناباً لحركة عقلية دينية عظيمة. وفيما عدا هذه الأنشودة الملكية نجد أن أولئك الرسامين كانوا يقنعون في كل مكان بالقطع والنُّتف، التي نُقلت في بعض الأحوال من تلك الأنشودة الملكية نفسها أو عن قطع أخرى، ويضعونها مرقة في هيئة أنشودة قصيرة، ثم ينقشونها كلها أو بعضها بدون أدنى تصرف، وهم يتنتقلون من قبر إلى آخر.

ولما كانت المواد التي في متناولنا عن ذلك المذهب ضئيلة إلى هذا الحد، مع أهمية الحركة التي أماتت لنا عنها اللثام، فإن تلك المعلومات الجديدة القليلة التي تمدنا بها تلك الأنشودة القصيرة، تعتبر ذات قيمة عظيمة.<sup>٧</sup>

وقد عزيت تلك الأنشودة في أربع حالات إلى الملك نفسه؛ أي إن الملك يشاهد وهو ينشدأها أمام «آتون». وهاك نصها كما جاءت:

أنت تشرق بجمالك يا «آتون» الحي يا رب الأبدية  
إنك ساطع وقوى وجميل  
وحبك عظيم وكبير  
أشععتك تمد بالبصر كل واحد من مخلوقاتك  
ولونك الملتهب يجلب الحياة إلى قلوب البشر  
عندما تملأ بحبك الأرضين

<sup>٧</sup> لقد جمعت الأنشودة القصيرة في متن مؤلف من كل القراءات في الجزء الثاني من كتاب المؤلف De Hymnis in Solem جمع «دافين»، متتألفاً من نقوش خمس مقابر في كتابه (Amarna, Vol. IV, Pls XXXII)، والترجمة التي أوردها هنا مستقاة من كلا المصادرين.

إيه أيها الإله الذي سوى نفسه بنفسه  
خالق كل أرض

وباري كل من عليها  
حتى الناس وكل قطعان الماشية والغزلان  
وكل الأشجار التي تنمو فوق التربة

فإنها تحيا عندما تشرق عليهم  
وأنت الأب والأم لكل من خلقته  
وعندما تشرق فإن عيونهم  
ترى بواسطتك

إن أشعوك تضيء كل العالم  
وينشرح بسبب رؤيتك كل قلب  
عندما تشرق بصفتك سيدهم  
وعندما تغيب في أفق السماء الغربي  
فإنهم ينامون لأنهم أموات  
روعوسهم ملفوقة بالغطاء  
وتوقف معاطفهم

حتى يعود شروقك في الصباح  
في أفق السماء الشرقي  
وعندئذ يرفعون أذرعهم إليك تعبداً  
فإنك تجعل قلوب البشر تحيا بجمالك  
لأن الناس تحيا عندما ترسل أشعوك  
ويكون جميع الكون في عيد  
فالغناء والموسيقى وتهليل الفرح  
 تكون في قاعة بيت بنين<sup>٨</sup>

<sup>٨</sup> كان البنين حجراً هرمي الشكل مثل الهرم الصغير الذي يتوج المسلة، وقد كان هذا الحجر يعتبر في غاية القداسة، وكان في الأصل يحتل مكانة ممتازة في المعبد أو في بيت معبد الشمس الذي في «هليوبوليس»، وهذه الفقرة تدل على أن «إخناتون» قد أدخل في معبد «تل العمارنة» بنين مماثلاً للذى كان في «عين شمس» (هليوبوليس)

في معبدك في «آختاتون» مكان الصدق (ماعت)  
الحائز لرضاك

فيه يقدم لك الطعام والمئونة  
ويؤدي لك ابنك الطاهر احتفالات السارة

يا «آتون» الحي في مواكب البهجة  
كل ما خلقته يطرب أمامك

ويفرح ابنك الجليل وقلبه في حبور  
آه يا «آتون» الحي المولود كل يوم في السماء!  
إنه يلد ابنه الجليل «وان رع» (إختاتون)

مثل نفسه دائمًا

ابن «رع» الابس جماله «نفر خبرو رع وان رع» (إختاتون)  
فأنا ابنك الذي تسر به  
والذي يحمل اسمك

قوتك وبطشك يسكنان في قلبي  
أنت يا «آتون» العائش على الدوام ...  
لقد خلقت السماء العليا لتشرق فيها

لكي تشاهد كل ما صنعته  
عندما كنت لا تزال وحيداً (لا شيء غيرك)

آلاف الألوف من الأنفس موجودة فيك لتحفظها حية  
لأن مشاهدة أشعتك<sup>٩</sup> هو نفس الحياة في المعاطس

وجميع الأزهار تحيا وكل ما تنبت الأرض  
يصير ناميًا لأنك تشرق  
فهي نشوئي أمامك

وجميع الماشية تطفر على أقدامها  
والطيور تطير في المستنقع من الفرح  
وأجنحتها التي كانت مطوية تنتشر

<sup>٩</sup> وفي رواية أخرى «أن النفس يدخل في المعاطس عندما تظهر نفسك لهم».

مرفوعة لآتون الحي تعبدًا  
أنت يا خالق ...

ففي هذه الأناشيد نرى قوة عالمية ملهمة لم توجد من قبل، لا في الفكر المصري القديم ولا في فكر أية مملكة أخرى، فهي تشمل في مداها العالم كله، ويقول الملك: إن الاعتراف بسيادة إله الشمس العالمية كان هو كذلك أمر عالمي، وإن جميع البشر يعترفون بسلطانه. وكذلك قال الملك عنهم في لوحة الحدود العظيمة:

إن «آتون» خلقهم (لنفسه هو)  
فجميع الأرضي وأهل بحر إيجة يحملون  
ضرائبهم وجزيئهم فوق ظهورهم إلى الذي  
أوجد حياتهم والذي بأشعته تحيا البشر  
وستتنشق الهواء.

فمن الواضح أن «إختاتون» كان يريد بذلك دينًا عالميًّا، يحاول أن يحله محل القومية المصرية التي سبقته، وسارت عليها البلاد مدة عشرين قرناً مضت. وبجانب تلك القوة العالمية، نجد كذلك أن «إختاتون» كان متأثراً تأثراً عميقاً بأزلية إلهه، وكان الملك نفسه يتقبل — بسكنية واطمئنان — أنه نفسه مصيره للفناء، فنراه في باكورة حكمه في «تل العمارنة» يعلن التعليمات الدقيقة الخاصة بدفنه فيما بعد الموت، ويسجلها باستمرار فوق اللوحات التي أقامها على الحدود المصرية، ولكنه مع ذلك كان يعتمد على علاقته الوثيقة بآتون ليضمن له شيئاً من خلود إله الشمس، ومن أجل ذلك كان يحتوي لقبه الرسمي دائمًا — بعد ذكر اسمه — على النعت الآتي: «ذو الحياة الطويلة».

على أنه في بداية كل شيء قد برأ «آتون» نفسه من الوحدة الأزلية — أي إنه الحال لكنونة نفسه — إذ نجد في إحدى لوحات<sup>١١</sup> حدود «تل العمارنة» العظيمة أن الملك يسميه هكذا:

<sup>١٠</sup> بقية هذا السطر قد فقدت، ولم يصل إلى هذا الحد من الخمسة المتنون لهذه الأنشودة إلا متن واحد وتجده كذلك قد انقطع عند هذه النقطة.

<sup>١١</sup> هذه لوحات أقامها «إختاتون» على حدود مدینته «أخيتاتون» (تل العمارنة).

سوري المكون من مليون ذراع  
ومذكري بالأبدية  
وحيتي في إدراك الأشياء الأبدية  
وهو الذي سوى نفسه بنفسه بيده هو  
والذي لا يعرفه صانع.

ونجد أن الأناشيد تبدي انسجاماً مع هذه الفكرة وتميل إلى ترديد تلك الحقيقة  
القائلة:

بأن خلق العالم الذي يلي ذلك قد حدث  
حينما كان الإله لا يزال وحيداً (لا شيء غيره).

وتکاد الكلمات: «حينما كنت لا تزال وحيداً (لا شيء غيرك)» تكون نداء يردد في تلك  
الأناشيد.

وهو الخالق العالمي الذي ذرأ كل أجناس البشر وميّز بعضهم عن بعض في لغاتهم  
وألوان جلودهم، ولا تزال قوته المنشئة مستمرة تأمر بالخروج من العدم إلى الحياة  
حتى من البيضة الجامدة.

ولم يظهر عجب الملك من قوة إله الشمس المانحة الحياة بشكل بارز في أي مكان  
آخر أكثر مما نجده مذكوراً بسذاجة في تعبيره عن تلك المعجزة، التي تتمثل في أنه  
داخل لحاء البيضة الذي يسميه الملك «حجر البيضة» – أي إنه في هذا الحجر الذي لا  
حياة فيه – تجيب أصوات الحياة نداء أمر «آتون» فيخرج مخلوق حي بعد أن أنعشته  
النُّفُسُ الْذِي يمنحه إياه (ذلك الإله).

وتلك القوة المانحة الحياة هي مصدر الحياة والزاد الدائم، والواسطة المباشرة لها  
هي أشعة الشمس التي تجلب النور والحرارة إلى الناس، وهذا الإدراك المدهش لقوة  
الشمس بصفتها منبع كل الحياة فوق الأرض يردد باستمرار دائم؛ إذ نرى الأناشيد  
تميل إلى الإيمان في ذكر أن أشعة الشمس قوة عالمية عتيدة على الدوام:

أنت في السماء ولكن أشعوك فوق الأرض  
أشعوك تنفذ إلى أعماق البحر الأخضر العظيم  
أشعوك فوق ابنك المحبوب

ذلك الذي يجعل بأشعته الإبصار كاملاً  
إن مشاهدة أشعتك هي نفس الحياة في المعاطس  
وطفلك (يعني الملك) الذي ولد من أشعتك  
لقد سويته (يعني الملك) من أشعة نفسك  
أشعتك تحمل مليوناً من الأفراح الملكية  
وحيينما ترسل أشعتك فإن الأرضين  
تكون في فرح  
أشعتك تشمل الأرضين وحتى كل ما صنعته  
وسوء أكان في السماء أم في الأرض فإن كل الأعين تشاهد دائماً  
وهو يملأ (كل الكون) بأشعته  
ويجعل كل البشر يعيشون.

كما أن اعتماد مصر في حياتها على النيل بداعه جعل من المستحيل تجاهل ذلك المنبع الحيوي في عقيدة الملك «إخناتون». والواقع أنه لا شيء يكشف لنا بوضوح قيمة عقيدة «إخناتون» وميله إلى الاعتماد على العقل، أكثر من أنه محا بلا تردد طائفية الأساطير والتقاليد التي كانت محترمة، والتي كانت تقول بأن النيل هو الإله «أوزير» عدة أزمان، ثم نسب الفيضان في الحال إلى قوى طبيعية يسيطر عليها ذلك الإله الذي يعبد، وهو الذي خلق — بمثل ذلك الاهتمام — للبلاد الأخرى نيلاً آخر في السماء.  
وقد تجاهل الإله «أوزير» كلية، فلم يذكر قط في كل الوثائق الإخناتونية، بل ولا في أي قبر من قبور «تل العمارنة».

بهذه الآراء الأخيرة ينتقل تفكير «إخناتون» إلى ما وراء الإدراك المادي المحس لنشاط الشمس فوق الأرض، ويقدر مبلغ اهتمام «آتون» الأبوى بجميع المخلوقات.  
وهذا التفكير هو الذي يرفع من شأن الحركة التي قام بها «إخناتون» إلى حد بعيد فوق كل ما كانت قد وصلت إليه ديانة قدماء المصريين أو ديانات الشرق بأجمعها قبل ذلك الوقت، فقد كان الإله الشمس في نظر «إبور» راعياً شفيفاً، كما تقدم ذكره فيما سبق، كما كان الناس في نظر «مريكارع» — كما سبق ذكره أيضاً — قطعاً منه التي من أجلاها صنع الهواء والماء والطعام. ولكننا نجد أن «إخناتون» يذهب إلى أبعد من ذلك، حيث يقول الإله الشمس: «أنت أب وأم لكل ما صنعت». وهذا التعليم هو الذي مهد الطريق لكثير من التطور الذي ظهر في الديانة فيما بعد حتى إلى عصرنا الحالي.

فكان جميع العالم الحي، في نظر تلك الروح الحساسة التي كانت تدب في نفس ذلك الخيالي المصري، يملؤه شعور قوي بوجود «آتون» مع التقدير لشفقته الأبوية، فمستنقعات السومن، بأزهارها النشوانة التي تينع بإشعاع «آتون» الأخاذ، وطيورها التي تنشر أجنحتها تعبدًا «آتون» الحي، والماشية التي تطفر فرحة في ضوء الشمس، والسمك الذي يثبت في النهر مرحباً بالنور العالمي الذي تنفذ أشعته، حتى في وسط البحر الأخضر العظيم، كل أولئك يكشف لنا عن مدى إدراك «إخناتون» لذلك الوجود العالمي للإله وسيطرته على الطبيعة، وعن إدراك باطنى لذلك الوجود عند كل المخلوقات.

وهذا التقدير لتجلي قوة الله في العالم الحسي هو مثل الذي نجده بعد ذلك العهد بنحو ٧٠٠ أو ٨٠٠ سنة في المزامير العربية، ومثل ما جاء على لسان شعراء الطبيعة بيننا منذ عصر «وردزورث»<sup>١٢</sup>، ومن الظاهر أن أعمق المصادر لقوة تلك الثورة العظيمة — بالرغم من أصلها السياسي — يرجع إلى اعتمادها على التأمل في عالم الطبيعة، كما نراه في الحض على «تأمل سومن الحقوق». ولأن «إخناتون» كان رجلاً مأخوذاً بالإله، فقد انقاد عقله بحساسية وإدراك مدهشين إلى ما حوله من المظاهر المرئية الدالة على وجود الإله؛ فقد كان مأخوذاً بجمال النور الأبدى العالمي، ولذلك نرى أشعته تغمره في كل أثر صور عليه من آثاره التي بقيت لنا. واقتصر في ذلك على شخصه وعلى الملكة وأولاده؛ لأنه كان يدعى لنفسه علاقة مع إلهه لا يشاركه فيها أحد، فهو الذي يدعو ربه بقوله:

ليت عيني تقرآن بمشاهدته يومياً  
حينما يشرق في بيته «آتون» هذا ويملؤه  
هو بأشعته هذه، هذا الجميل في حبه  
ويرسلها علي في حياة راضية أبد الآبدية.

ويمرح الملك في ذلك النور، الذي وحده أكثر من مرة مع الحب، كما هو الحال هنا، أو مع الجمال باعتباره البرهان الظاهري الدال على وجود الإله، وذلك بنشوة قل أن يكون لها نظير، وفرح يبلغ حد الوله كالذى كانت تشعر به روح كروح «رسكين»<sup>١٣</sup>

<sup>١٢</sup> «وردزورث» شاعر إنجليزي (١٧٧٠-١٨٥٠)، وهو مشهور بأشعاره في وصف الطبيعة.

<sup>١٣</sup> هو «جون رسكن» الكاتب الإنجليزي الشهير (١٨١٩-١٩٠٠)، ويتميز بقدرته وطول باعه في الكتابة عن الفن.

عندما كان ينعم النظر في النور، فقد وصف «رسكن» النور وهو يسطع فوق المناظر الطبيعية الجميلة، قال:

النور المتنفس الحي المبتهج  
الذى يشعر ويسلّم ويفرح ويعمل  
ويختار شيئاً وينبذ آخر  
ويبحث ويجد ويفقد ثانية  
متنقلاً من صخرة إلى صخرة  
ومن ورقة شجر إلى ورقة  
ومن موجة إلى موجة  
متوهجاً أو بارقاً أو متلائماً  
بحسب ما يصيب أو (كما في أقدس مظاهره) يكون ممتداً ساتراً لكل  
شيء في كمال سكونه العميق  
وعندئذ نراه يفقد ثانية في حيرة وشك وظلمة  
أو يُمحى ويختفي واقعاً في حيال الضباب الجارف  
أو يذوب في الهواء مكتيناً  
ولكنه – سواء أكان متاججاً  
أما خافتًا، لاماً أم ساكناً  
هو النور الحي، الذي يتنفس في أعماق سكونه  
وهو النور الذي ينام ولكنه لا يموت أبداً.

فنجد في هذا الوصف الافتتان الحديث ببهجة النور، وهو الإنجيل الحقيقي لجمال النور، الذي كان أول مبشر به هو ذلك الخيالي الوحيد «إخناتون» الذي عاش في خلال القرن الرابع عشر ق.م. وقد كان من الجائز كذلك في نظر «إخناتون» أن النور ينام، كما يتضح من قوله: «يذهب خالق الأرض ليستريح في أفقه». غير أنه كان (في نظره كما كان في نظر «رسكن»)<sup>١٤</sup> «ينام ولكن لا يموت قط..»

<sup>١٤</sup> انظر: Ruskin, Modern Painters, Vol, I, P. 250 (New York 1873)

وقد نجح الأستاذ «زيته» في ترجمة فقرة مهشمة في الأنثوذكية الكبرى فأظهر معناها بأنها بالرغم من أن الظلمة قد خيمت والناس قد نامت فإن «إختاتون» يمكنه أن يشعر به، حيث يقول: «ومع ذلك فإنك لا تزال في قلبي..» فتلك الناحية من حركة «إختاتون» تدل إذن على أنها إنجليل الجمال والرأفة في نظام الطبيعة، وإدراك لرسالة الطبيعة إلى روح الإنسان، مما جعلها تعتبر أقدم النهضات التي نسميتها «الرجوع إلى الطبيعة»، وهي التي ظهرت في إنتاج أمثال الفنانين «مليت» و«بربيزون» Barbizon، أو في آراء «ورديزورث» Wordsworth وأخلاقه، فالرسامون في ذلك الوقت كانوا يصوروون حياة المستنقعات البرية بروح جديدة تختلف عن روح السرور الهدائى الذي صور به رسامو «مصاصب الأهرام»، تلك الصور الهدائى التي تمثل نزهات الأشراف في حقول البردى، مما تتحلى به جدران مزارات قبورهم بالجبانة المنفية الكائنة «بسقارة».

وأما الصور التي رسمت فوق الجص وتزيين رقعة قاعة قصر «إختاتون» ذات الأعمدة «بتل العمارنة»، فمفعمـة بروح جديدة تسود الحياة، وتشعرنا عند رؤيتها بشيء من العاطفة القوية التي أثارت يد الفنان، وهو يرى بعيني ذهنه الثور الوحشى يقفز في أدغال البردى ضارباً برأسه نحو الطيور الهلوسة المشقشقة فوق يراع المستنقع كأنها تؤنب ذلك الطفيلي الفظ الذى يُنزلضرراً بأوكارها.

ولكن مما يؤسفنا أشد الأسف أن تلك النقوش الفاخرة التي كانت تتألق فيها الحياة والحركة، والتي طالما تمنت بها أعين الناظرين في عصرنا الحالى «بتل العمارنة»، قد دمرت إلى الأبد بأيدي أولئك المخربين الأحداث من أهالى القرى المجاورة لبلدة «تل العمارنة».

وهذه الروح الجديدة — في عصر إختاتون — التي استمدت إلهامها من جمال الطبيعة وفيضها، كانت كذلك ذات حساسية شديدة لحقيقة الحياة الإنسانية والعلاقات البشرية، دون تأثر بشيء من العُرف أو التقاليد؛ إذ مثلت بدون تكلف أو تحفظ علاقات «إختاتون» الطبيعية البهيجـة بأسرته، وظهر ذلك حتى فوق الآثار العامة، فقد عُثر على تمثال صغير غير تمام الصنع في مصنع أحد المثالين الملكيين «بتل العمارنة»، لم يقتصر فيه صانعه على تمثيل الملك جالساً وابنته الصغيرة فوق حجره وهو يضمها كما يضم الأب الملكي أميرة صغيرة، بل مثلَّ الفرعون وهو يقبّل ابنته الصغيرة كما يفعل ذلك أى والد معتاد. وليس من الصعب على الإنسان أن يتصور الحنق والهلع اللذين أثارتهما

مثل تلك الصورة الملكية في شعور طائفة المحافظين على التقاليد في عصر «إختانون»، وهم أولئك الأشراف من رجال التقاليد في البلاط الملكي الذين يرون وجوب تصوير الفرعون كما جرى تصويره من ألفي سنة في هيئة حضرة سامية جالسة في جلال جامد؛ أي في صورة شخصية رزينة مقدسة لا يشوبها أي مظاهر المشاعر البشرية أو جهات الضعف الإنسانية. وقد بقي محفوظاً لنا لأن ذلك الكرسي الجميل الذي جيء به من قصر «تل العمارنة» وأودع في مقبرة «توت عنخ آمون»، وهو مزين بمنظر يظهر فيه الملك الشاب جالساً في استرخاء بحالة تدل على التبسيط وعدم التكلف؛ إذ نشاهد إحدى ذراعيه ملقى بها في استهتار فوق ظهر كرسيه، وأمامه الملكة الشابة الجميلة واقفة وفي يدها إناء صغير من العطور تصب منه برشاقة أنيقة بضع نقط من الطيب فوق ملابس زوجها الملك. ونجد هنا لأول مرة في تاريخ الفن منظراً موضوعه العلاقات الإنسانية، اتخذ فيه الفن المعبر الحياة الإنسانية موضعاً لبحثه. وهذا مثلان فقط من بين الأمثلة العديدة التي يمكن ذكرها للاستدلال على شخصية «إختانون» القوية، واستعداده لطرح قيود التقاليد بغير أدنى تردد في سبيل تأسيس عالم من الأشياء على حقيقتها الفطرية السليمة.

ولذلك نرى من المهم أن نلاحظ أن «إختانون» كان رسولاً لكلٍّ من عالمي الطبيعة والحياة الإنسانية، فكان مثلاً في ذلك مثل «عيسيٍ» استقى دروسه من سوسن الحقل وطيور الهواء وسحب السماء من جهة، ومن المجتمع الإنساني الذي يحيط به من جهة أخرى، كما يتمثل في مثل قصة «الابن المبذُر»<sup>١٥</sup> أو «الطيب السامرِي»<sup>١٦</sup> أو «المرأة التي

<sup>١٥</sup> ذكرت قصة الابن المبذُر في إنجيل لوقا (الإصحاح ١٥: ٣٢-١١) وتتلخص في أن رجلاً غنىًّا كان له ولدان أحدهما مستقيم الحال والثاني جامح، وقد استولى الثاني على ما يستحقه من المال وترك بيت والده ولم يلبث أن أضاع كل ما يملكه في الفساد، ولم يكن لديه في النهاية ما يقتات به، غير أنه قدم وعاد إلى بيته وطلب إليه أن يكون خادمًا عندَه؛ لأنَّه لا يستحق أن يكون ابنه، ولكن الأب بدوره فرح لندم ولده وعودته إلى بيته فأقام له ولية فرحاً به، أما الابن الطيب فإنه غضب من تصرف والده ولكن والده أجابه قائلاً: يابني إنك معنِّي وكل ما أملك هو لك، ومن الصواب أن تفرح وتسر؛ لأنَّ أخاك هذا كان ميتاً وعاد إلى الحياة ثانية وكان قد فقد ثم وجد.

<sup>١٦</sup> أما السامرِي الطيب فقد ورد ذكره كذلك في إنجيل لوقا (الإصحاح ١٠: ٣٥-٣٠) وذلك أن رجلاً كان مسافراً من «أورشليم» إلى «أريحا» فهاجمه الصوص وسرقوه متاعه وتركتوه مشرفاً على الموت على قارعة الطريق، وقد مر بالرجل الجريح قسيس ولكنه لم يساعدوه، ومر به كذلك «لاوي» ولم يأخذ

أضاعت قطعة نقودها». <sup>١٧</sup> وعلى ذلك النمط استقى ذلك الرسول المصري القديم التأثر تعاليمه من التأمل في مشاهد عالمي الطبيعة والحياة الإنسانية معًا.

ومع أن الفن المعبّر عن تلك الحركة الثورية التي كان زمامها في يد «إخناتون» قد وجد مرتعًا جديًّا في حياة الإنسانية، فقد كان هناك شيء كثير لم يكن في مقدور «إخناتون» أن يتجاهله من التجاريب المصرية عن المجتمع البشري، فقد قبل «إخناتون» عن طيب خاطر المذهب الشمسي الموروث الذي ينطوي على نظام خلقي عظيم، وإذا كانا قد خصصنا في هذا المختصر التاريخي للأخلاق عند قدماء المصريين جزءًا لا بأس به عن «عقيدة التوحيد» الإخناتونية الثورية، فما ذلك إلا لأن تلك الحركة التوحيدية هي ذروة التقدير القديم للنظام الخلقي الذي نوحي به على لسان المفكرين المصريين القدماء الذين عاشوا في عهد الأهرام وأسسوا مملكة عظيمة من القيم الأخلاقية العالمية التي تتمثل في تلك الكلمة الشاملة الجامحة «ماعت» (العدالة) التي أوجدها إله الشمس في «هليوبوليس»، وقد بُني هذا التوحيد الجديد على أساس ثلاثة:

أولها: كما رأينا، كان سياسياً، حتى إن اسم إله الشمس الجديد كان يوضع في الطغاء الفرعوني باعتباره شعاراً ملكياً مزدوجاً.

والثاني: اعتبار سلطان إله الشمس وسيطرته العالمية قوة طبيعية ملموسة حاضرة في كل مكان تتمثل في حرارة الشمس ونورها.

والثالث: كان التطور المنطقي لمذهب «هليوبوليس» الخاص بالنظام الخلقي، الذي كان أقدم من عهد «إخناتون» بنحو ألفي سنة.

بقي علينا الآن أن نفحص آخر هذه الأسس الرئيسية التي قام عليها التوحيد عند «إخناتون»، على أننا عند هذه النقطة نشعر بقلة ما لدينا من المصادر المدونة وضائلتها،

---

بieder، ولكن مر به في النهاية سامر ي فأشفق عليه عندما رأه، وضمد جراحه وحمله على حماره إلى أن أتى به إلى فندق واعتنى به، وفي الغد أعطى صاحب الفندق دينارين وقال له: اعنِ به ومهما أنفقت أكثر فعند رجوعي أوفيك حقك.

<sup>١٧</sup> وقصة المرأة التي أضاعت قطعة نقودها كذلك مذكورة في إنجيل لوقا (١٥: ٨-٩) وذلك أن امرأة كانت تملك عشر قطع من الغضة ففقدت واحدة منها، وبidle من إهمالها فإنها أضاعت شمعة وكنست كل البيت بمكتبتها وبحثت بعناء حتى عثرت على قطعة النقود، وعندئذ نادت كل أصدقائها وجيřانها قائلة لهم: افرواوا معى؛ لأنني عثرت على قطعة النقود التي كنت قد فقدتها.

وإن كانت هذه المصادر النادرة التي بقيت لنا من ذلك العصر تكشف لنا عن مدى التقدم في تفكير ذلك الملك الشاب خلال نصف الجيل الذي حكمه.

ولا يمكن الباحث أن يظن أن حركة حية نامية ذات تقدم مثل الحركة التي قام بها «إختانون» لم تكن قد أنتجت أبحاثاً دونت فيها تعاليمه، بل إن لدينا من الدلائل ما يثبت وجود مثل تلك الأبحاث؛ ففي مقابر «تل العمارنة» التي ولع أصحابها من أشراف رجال البلط الإختانتوني بأن يرسموا فوق جدرانها ما كانت عليه علاقاتهم مع ملوكهم، نجد أنهم كانوا يشيرون باستمرار إلى ذلك المذهب الجديد، ولم يكن لديهم للتعبير عنه إلا كلمة واحدة وهي كلمة «التعليم»، وهذا التعليم منسوب للملك وحده، ولا يمكن أن يتسلل إلينا شك في أن ذلك التعليم هو الاسم العام للبيان الرسمي لمذهب «إختانون» الذي كتب طبعاً في رسالة من نوع ما على أوراق البردي.

على أنه بعد سقوط «إختانون» لم يترك أعداؤه حجراً واحداً لم يقلبوه لإزالة كل أثر باقٍ يدل على حكمه المقوت عندهم، وقد دمروا بطبيعة الحال مخطوطات الملك هذه المدونة على البردي. وأما معلوماتنا عن تلك الحركة من ناحية العقائد الدينية فهي مستفادة بأجمعها من نُتْف وقطع وقطع وقعت لنا عرضاً، وبخاصة تلك الأناشيد التي زين بها أشراف رجاله جدران مقابرهم.

وحيينا نقرأ أنسوبة «آتون» العظمى لأول مرة يدهشنا أن مثل هذه الأنسوبة التي تعبّر عن الوحي الديني، لا تشتمل إلا على إشارات قليلة عن موضوع الأخلاق والسلوك الإنساني، وهو الذي كان قد احتل مكانة بارزة – كما نعلم – بين عناصر الديانة الشمسية الهليوبوليسية التي تضرب إليها حركة «إختانون» الدينية بوسائل قوية، ويرجع السبب في ذلك إلى أن القوة الرئيسية التي حركت روح «إختانون» كانت العاطفة.

والواقع أن ثورة «إختانون» كانت في روحها أولاً وقبل كل شيء عاطفية بدرجة قوية، نجد هذه الحقيقة ظاهرة جلية في الأناشيد، كما نجدها كذلك بارزة جداً في الفن. فعندما يرسم لنا أحد فناني «تل العمارنة» صورة «إختانون» أو أحد رعاياه وهو يتبعه، رافعاً ذراعيه تضرعاً إلى إله الشمس، فإن وسائله العاطفية في مثل تينك الذراعين

المرفوعتين تبلغ في شدة جاذبيتها روعة ذراعي «إلونورا دوز»<sup>١٨</sup> حينما تبسطهما باستعطاف لاستقبال محبوبها «أرماندو» Armando. فالذى كان يعبده «إخناتون» هو جمال إله الشمس وفيضه، وهذه العاطفة هي التي نقلتها إليها أناشيد «تل العمارنة»؛ فهي لذلك لا تحتوي على لاهوت أو خلقيات اجتماعية. وبالرغم من ذلك فإنه من الواضح تماماً أن «إخناتون» قد قبل قبولاً شاملًا اعتناق الخلقيات الهليوبوليسيّة، التي كانت قد بلغت الذروة في سموها، بل إنه في الواقع أبرز النظام الخلقي للتعاليم الشمسيّة القديمة في شكل أوضح مما كان عليه في أي وقت كان قبل حكم «إخناتون».

على أن علاقة حركة «إخناتون» هذه الوثيقة باللاهوت الهليوبوليسي ظاهرة في كل نواحيها؛ فقد كان توحيد السلالة الملكية بسلالة إله الشمس على يد كهنة «هليوبولييس» في متون الأهرام، وما ترتب عليه من اعتبار كل فرعون ابنًا لإله الشمس، قد نقل إلى الإله «رع» — كما ذكرنا من قبل — صفات الحكم الكريمة التي تشبّع بها فراعنة العهد الإقطاعي؛ ففي ذلك الحين كان الفرعون قد صار «الراعي الطيب» أو «راعي الماشية الطيب». وهذه الصورة التي تتنطّق بعطف الملك الأبوي وحمایته لرعاياه قد نقلت إلى «رع»، وبذلك اكتسب «رع» لنفسه، بشكل مدهش، صفات إنسانية وعطاً أبوياً نتيجة لذلك التطور الذي حدث في تصوير الملكية في العهد الإقطاعي.

وبذلك كانت تلك القوى الاجتماعية التي أوجدت هذا المثل الأعلى للملكية، هي المؤثرات النهائية التي — بمعونة الملكية — قد زادت من سلطان «رع» وأكسيته صبغة إنسانية، بعد أن كان مركزه قبل ذلك سياسياً لا يخرج عن كونه فكرة آلية مهملة، فكان هذه الصفة الإنسانية التي كسبها «رع» كانت قريبة من التي كان ينشدّها «أوزير» نفسه.

وكانت التعاليم الإخناتونية منجدية بكليتها نحو هذا الميل الذي ينطّف إليه المذهب الشمسي؛ إذ قد عثّرنا على أنسودة للشمس من عهد والد «إخناتون» سمّي فيها

<sup>١٨</sup> «إلونورا دوز» ممثلة ذاتعة الصيت في الروايات المزينة، وهي فرنسيّة الأصل عاشت في أواخر القرن التاسع عشر م، وقد كانت مشهورة على وجه خاص بعمق عاطفتها والإبداع الذي كانت تمثل به أدوارها العاطفية، أما «أرماندو» فهو بطل في إحدى الروايات التي جعلت «إلونورا دوز» ذات شهرة عالمية.

إله الشمس «الراعي الشجاع الذي رعى قطعانه»، وهذه إشارة تربط بوضوح مذهب «آتون» بالحركة الاجتماعية الخلقية التي ظهرت في العهد الإقطاعي. وحينما نعيد إلى ذاكرتنا الآن الأصل الهليوبوليسي لماعت (الحق، الصدق، العدالة) التي صارت تمثل في إلهة، هي بنت إله الشمس، يجب أن نلاحظ ما جاء في كتاب الموتى من أن جماعة الآلهة الذين يجلسون في قاعة «ماعت» لا يوجد بأجسامهم إثم ولا بهتان، وأنهم يعيشون على الصدق «ماعت»، وهناك يؤكد الميت براءته لأولئك الآلهة بقوله: «إنني أعيش على الصدق وأتزود من صدق (أو عدالة) قلبي.»

فهذا المذهب الشمسي الذي كان يشد أزره أولئك الآلهة في «هليوبوليس» قد اعتقد الآن «إخناتون» بجواره، حتى إنه كان على الدوام يذيل اسمه الملكي الرسمي في كل آثار الدولة العظيمة بهذه الكلمات: «العاشر على الصدق (ماعت)»، وهذا النعت الهام الذي أُلحق باسم «إخناتون» جعله الممثل الرسمي والمعاضد للنظام الخلقي القومي العظيم، الذي تصوره كهنة المذهب الشمسي قديماً في «هليوبوليس» في عهد يرجع تاريخه إلى عصر الأهرام، وألبس المفكرون الاجتماعيون والرسل في العهد الإقطاعي المصري أهمية خلقية فاقت ما كان عليه في أي زمن من قبل. فإذا أعدنا إلى ذاكرتنا ما كان يدعيه «إخناتون» من التسلط على سائر العالم بلا برهان، ظهر لنا أن ما كان يرمي إليه من وراء إضافته تلك الكلمات إلى اسمه الملكي إنما هو امتداد سلطان النظام الخلقي القديم القومي حتى يصير نظاماً مسيطرًا على سائر العالم الدولي العظيم الذي كان هو سيده إذ ذاك.

وبذلك نجد أن سيطرة مملكة الشمس القديمة للقيم الخلقية، وقد امتدت إلى حدودها العالمية المنطقية، وأن «التوحيد» الذي كان منطويًا في ثانياً تعليم كهنة هليوبوليس، قد نطق بهما «إخناتون» نطقاً لا إبهام فيه ولا خفاء.

وتمشياً مع هذه الحقيقة قد سمي «إخناتون» عاصمة مملكه الجديدة في تل العمارنة «مقر الصدق (ماعت)»، كما جاء في الأنشودة القصيرة، وقد كان أتباعه على علم تام باعتقاده المتبين في «ماعت»؛ ولذلك كان رجال البلاط الملكي يعظّمون «الصدق» كثيراً؛ إذ يقول أحد أعلام أعوان الملك، وهو «آي» الذي قام بخلع الملك «توت عنخ آمون» فيما بعد عن عرشه:

إنه (يعني الملك) أحل الصدق في جسمي  
وإن الذي أمقته هو الكذب

وإني أعلم أن «وان رع» (يعني إخناتون) يمرح  
فيه (يعني الصدق).»

ثم يؤكّد نفس هذا الرجل أن إله الشمس: «قلبه مرتاح للصدق وأن الذي يلعنه هو الكذب.»

كما يذكر لنا موظف آخر فوق جدران قبره في «تل العمارنة»:

سأتكلّم لجلالته (لأني) أعلم أنه يعيش فيه (أي في الصدق)  
وإني لا أفعل ما يكرهه جلالته؛ لأن الذي أمقته  
هو حلول الكذب في جسمي

ولقد قررت الصدق لجلالته؛ لأنني أعرف أنه يعيش فيه  
إنك «رع» والد الصدق ...  
وإني لم آخذ رشوة للكذب  
كما أني لم أقص الصدق لأجل الرجل العسوف.

ويجب أن نذكر هنا مرة ثانية – كدليل هام على تفاني «إخناتون» في الصدق – أنه لم يقصر فضيلة الصدق على السلوك الشخصي فحسب، بل أدخله كذلك في ميدان الفن، حيث صارت له فيه نتائج ذات آثار بارزة في التاريخ.

وعلى ذلك كان «رع» لا يزال في ذلك الانقلاب الذي قام به «إخناتون» المنشئ المعاوض للصدق أو الحق (ماعت): أي لذلك النظام الخلقي والإداري كما كان الحال منذ أكثر من ألفي سنة مضت. وإذا كانا لم نسمع عن حساب الآخرة في مقابر «تل العمارنة»، فمن الواضح أن ذلك إنما يرجع إلى نبذ سحابة الآلهة وأنصار الآلهة وعلى رأسهم «أوزير»، ومن كانوا يؤلفون هيئة المحاكمة في حساب الآخرة بشكلها الموضح في كتاب الموتى. فأولئك الآلهة قد بادروا الآن، واختفى – على ما يظهر – منظر المحاكمة التمثيلي باختفائهم، وإن كان من الواضح أن المستلزمات الخلقية في المذهب الشمسي – الذي نشأت فيه فكرة المحاكمة في الآخرة وانتشرت – لم تنته المطالبة بها في التعاليم الإخناتونية ولم تفتر.

وكذلك الحملة التي قام بها الكهنة على عالم الأخلاق بالعوامل السحرية الآلية لضمان براءة الميت فيما بعد الموت، فقد أقصاها «إخناتون» بداهة عن تعاليمه، فصارت الجعل القلبية (الجعارين)، التي كانت مألوفة من قبل، لا يُنقش فوقها التعاويني

السحرية لإخماد وحي «الضمير» عند المتهم، بل صارت آنتئز ينقش فوقها أدعية بسيطة موجهة إلى «آتون» طلباً لحياة طويلة وعطف وطعام. وما ذكرناه عن «الجعل» (الجعارين) ينطبق تماماً على الدمى (يوشبتي)، التي هي تماثيل صغيرة كان الغرض منها القيام بالأعمال بدلاً من الميت إذا طُلب لذلك فيما بعد الموت في الحياة الآخرة.

وإذا فكرنا مليأً فيما ذُكر نجد أن أمثل تلك التغييرات الأساسية تبسط أمامنا عظم المد الجارف، من الفكر والعادات والتقاليد الموروثة عن الأقدمين، الذي تحول عن مجرى على يد ذلك الملك الشاب الذي كان يقود ذلك الانقلاب، وأننا إنما نبدأ في تقدير قوة شخصية «إخناتون» العظيمة عندما ندرك هذه الناحية من حركته الدينية إدراكاً واضحاً؛ فقد كانت الوثائق الدينية قبل عهده تنسب عادة إلى الملوك القدامى والحكماء الأوليين، وكانت قوة أية عقيدة ترتكز بوجه خاص على ما يعزى إليها من الأقدمية الساحقة وعلى قدسيّة العادة العريقة في القدم. وقد كان معظم تاريخ العالم حتى عهد «إخناتون» عبارة عن سير الحوادث بمجرد سطوة التقليد الذي كان سلطانه لا يعارض، وليس لدينا استثناء بارز في هذا المجال إلا ذلك الطبيب النطاقي والمهندس العظيم «إمحتب» الذي أدخل على فن العمارة البناء بالأحجار فأقام أول مبني من الحجر، وهو ذلك القبر الهرمي الشكل الذي يرجع تاريخه إلى القرن الثلاثين قبل الميلاد، وفيما عدا هذه الشخصية من المصريين الأقدمين لم يكن الناس سوى نقط من الماء في تيار الحياة الجارف العظيم.

فإذا استثنينا «إمحتب» هذا كان «إخناتون» أول شخصية مستقلة ظهرت في التاريخ، فإنه قد أحرز مكانته السامية بتفانٍ بصيرته وحسن تدبيره وتفكيره العقلي، ثم نهض بنفسه علانية وقام في وجه كل التقاليد وبنذها ظهرياً، ولم يلغاً في توطيد مذهبة الجديد إلى أية وسيلة من وسائل الأساطير والروايات العتيقة السائدة عن سلطان الآلهة، ولا إلى شيء من العادات القديمة التي اكتسبت قداسة بمر الدهور، بل اعتمد فقط على البراهين العتيدة الظاهرة الدالة بنفسها على سلطان إلهه وهي أدلة ظاهرة للعيان أمام الجميع.

وأما من جهة التقاليد، فإنه اجتهد في القضاء عليها أينما وجد في السجلات التي يمكن الوصول إليها أي مظهر مادي للألهة الأخرى. على أن هذه السياسة، التي كان قوامها الهدم إلى هذا الحد، كان لا بد حتماً من أن تصادف معارضة قوية فتاكـة، وسنفحـص الآن بعض عوامل تلك المعارضة.

## الفصل السادس عشر

# سقوط «إختاتون»

عصر انتشار التنسك الشخصي: الكهانة وخاتمتها

قامت حركة «إختاتون» بين شعب عظيم ما لبث أن وقف مجرب حياته فجأة، وحول إلى اتجاه غريب عنه بالرغم من قوة اندفاعه التي كانت لا تكاد تقاوم، فأصبحت أماكنه المطهرة وقد عبث بها، ومزاراته المقدسة المحاطة بذكريات آلاف السنين وقد أوصدت وطردت كهنتها، كما صودرت الأموال المرتبطة على القرابين والمعابد، ومحى ذلك النظام العتيق جملة واحدة، ففي كل مكان كانت طوائف بأجمعها تسير مدفوعة بالغرائز التي تجري في أجسامهم منذ قرون لا يحصيها العدد وفق عادات وأخلاق موروثة، فإذا ذهبوا إلى أماكنهم المقدسة وجدوها كأن لم تغرن بالآمس، وهناك يقفون ذاهلي العقول أمام تلك المعابد القديمة الموصدة الأبواب، وتلك القاعات المجلة عند القوم منذ الطفولة الأولى، والتي كانت فيما مضى تزخر بأفراح الجماهير أيام الأعياد المقدسة في «أسيوط»، قد صارت الآن صامدة خاوية.

وفي كل يوم، عندما كانت المراكب الجنائزية تعرج على حافة الصحراء وفوق هضبة الجبانة، كانت تفاجأ بأن «أوزير» ذلك المعزي والصاحب العظيم والمحامي عن الأموات أمام كل خطر، قد نُفي من البلاد ولم يعد في إمكان أي إنسان أن يذكر اسمه، وحتى في الأيمان التي كان يعقدها القوم، وهي التي اختلطت بدمائهم مع ألبان أمهاطهم في الرضاعة، فإنه كان محظوراً عليهم أن تخرج من شفاههم تلك الأسماء التي تكاد تنطق بها ألسنتهم عفواً، فكان لا بد ألا يشتمل اليمين القديم أمام القاضي في المحكمة

إلا على اسم الإله «آتون» فقط، فكان كل ذلك في نظر القوم كما لو طلب الآن إلى رجل من عصرنا أن يعبد «س» ويحلف باسم «ص».»

ولا بد أن كثيراً من الكهنة المتذمرين الذين كانوا يكظمون غيظهم الشديد في صدورهم، قد مزجو سخطهم ذلك بسخط طوائف بأسرها من البايعة وأصحاب الحرف الحانقين، كالخبازين الذين لم يعودوا يكسبون عيشهم من بيع «فطائر الشعائر» — كما كان قديماً — خلال أيام الأعياد التي كانت تقام في المعابد، وكالصناع الذين لم يعد في مقدورهم الآن بيع تعاويد الآلهة القدامى عند أبواب المعابد، وكالحفارين المرتزقة الذين أصبح ما صنعوه من تماثيل الإله «أوزير» مكدساً تحت الأرضية المتراسكة في عدة من المعامل التي صار إليها سافلها، أو كحجاري الجبانة الذين وجدوا أن ما صنعوه من شواهد القبور المزخرفة بالنقش الزاهية المنقوله من كتاب الموتى قد استبعد من مدينة الأموات، وكالكتاب الذين كانت لفائفهم البردية المخطوطه المنقوله من كتاب الموتى أيضاً — تعد إذ ذاك — لعنة لم يستعملها إذا كانت مملوءة بأسماء الآلهة القدامى، أو إذا كانت تحمل كلمة الإله بصيغة الجمع، وكرجال الكهانة المسرحيين والممثلين الذين صاروا يطردون من تلك الأماكن المقدسة في الأيام التي اعتادوا فيها أن يمثلوا للشعب تمثيلية «المأساة الأوزيرية»، وكطوابق الحاجاج المتذمرين في «العربة المدفونة» من كانوا يعتزمون الاشتراك في تلك التمثيلية التي تعبّر عن حياة «أوزير» وموته ثم بعده بعده، وكالمشعوذين الذين حرموا كل أسمهم تجارتهم الخاصة بالاحتفالات السحرية التي كانت تستعمل بنجاح منذ أيام أقدم الملوك منذ ألفي سنة، وكالرعاة الذين صاروا لا يجسرون بعد أن يضعوا رغيفاً وإناء من الماء تحت شجرة راجين بذلك الفرار من غضب الإلهة التي تسكن تحت الشجرة، والتي كان في مقدورها أن تنزل المرض بأهل المنزل عند غضبها، وكالفلاحين الذين صاروا يخافون أن ينصبوا تمثلاً ساذجاً «لأوزير» في الحقل ليطردوا به الشياطين المؤذية المسيبة للجدب والقطط، وكالأمهات اللائي يخشين وهن يدللن أطفالهن عند الشفق أن ينطقن بتلك الأسماء المقدسة القديمة وبالصلوات التي تعلمنها في طفولتهن ليبعدن عن صغارهن شياطين الظلام الراسدة لاختطافهم.

وفي وسط هذه البلاد جميعها، وقد عمتها ظلمة سحب التذمر الخانق، ضرب ذلك الملك الشاب المدهش هو ومن حوله من تلك الطائفة المؤيدة له، سارقاً دينه في رائعة النهار، وفي هدوء لا شعور معه بذلك الظلام الدامس، الذي شمل كل ما يحيط به، والذي يزداد في كل يوم ظلمة منذرة بعظيم الخطر.

فإذا رسمنا حركة «إختاتون»، ومن خلفها ذلك التذمر الشعبي الذي سبق وصفه، ثم أضفنا إلى تلك الصورة ما هو أقرب من ذلك خطراً؛ وهو معارضة الكهانة القديمة السرية، و المعارضة حزب «آمون» الذي لم يكن بعد قد غلب على أمره تماماً، وطائفة الجنود الأشداء الذين كانوا ساخطين على سياسة الملك السلمية في آسيا وعدم اهتمامه بإدارة أملاكه الدولية والمحافظة عليها، أدركنا شيئاً عن تلك الشخصية القوية لذلك القائد الأول في عالم الفكر في التاريخ.

ويعد حكمه أقدم محاولة لسيطرة آراء الحاكم التي لا تحفل بحالة الشعب الذي فرضت عليه تلك الآراء ومدى استعداده لقبولها. وقد عبر عن مثل ذلك «مايثيو أرنولد» Mathew Arnold تعبيراً حسناً عند تعليقه على الثورة الفرنسية بقوله: «ولكن شدة الولع بالإسراع في القيام بتطبيق سياسي لكل تلك الآراء الجميلة التي ي مليها العقل كان سيئ العاقبة ... فالأفكار لا يمكن أن تقدر فوق قيمتها ولا تُعشق لذاتها، كما أن الإنسان لا يستطيع أن يعيش في حدودها أكثر مما يجب، ولكن إذا نقلت الأفكار فجأة إلى عالم السياسة والحياة العملية بقصد قلب نظام العالم بما تحويه من الأوامر، فإن هذا شيء آخر من جميع الوجوه».

ولكن «إختاتون» لم يكن لديه سابقة ما مثل الثورة الفرنسية للرجوع إليها والاعتبار منها، بل كان هو نفسه أول ثائر عالمي، وقد كان مقتنعاً كل الاقتضاء بأن في مقدوره أن يضع في قالب جديد عالم الديانة والفكر والفن والحياة بعزم ثابت لا يقهر، وأن يجعل آراءه في الحال ذات تأثير عملي فعال.

وعلى ذلك قامت مدينة سهل «تل العمارنة» الجميلة، فكانت جزيرة خيالية للنعم في وسط بحر من التذمر، بل كانت حلماً مملوءاً بالأمال الخيالية في عقل غاب عنه تماماً أن الماضي لا يمكن محوه. والعجب أن ظهور مثل ذلك الرجل لأول مرة لم يكن إلا في الشرق، وفي مصر بالذات، حيث لم يكن يوجد رجل آخر يستطيع نسيان الماضي غير «إختاتون». على أن عالم أمم البحر الأبيض المتوسط العظيم، الذي كانت مصر تسوده حينذاك، لم يكونوا أحسن استعداداً للقبول بديانة دولية أكثر من سادتهم المصريين. وينذكرنا خيال «إختاتون» الدولي بأعمال «إسكندر الأكبر» الذي جاء بعده بآلاف عام، ولكنه كان سابقاً لعصر الإسكندر بعده قرون.

على أن الحقيقة التي كانت تحيط به والمركز المهدى، الذين كان «إخناتون» يدعو حزبه لتبصرهما كل يوم، قد صورا في وصف كتبه زوج ابنته «توت عنخ آمون» بعد موته بمنتهى، حيث قال:

وأغلقت معابد الآلهة من «إلفنتين» (يعنى الشلال الأول) إلى مستنقعات الدلتا ...

وهجرت أماكنهم المقدسة ونبت فوق دمنها المرعى.  
وصارت معابدهم كأن لم تغرن بالآمس، وببيوتهم صارت طرقاً معبدة  
والبلاد كانت في مأزق سيئ.  
وأما الآلهة فقد هجرت هذه الأرض.

وإذا أرسل قوم إلى سوريا لم حدود مصر لم يكن الفوز حليفهم قط.  
وإذا دعا الناس إلهاً لإنقاذهم لم يُجب دعوته، وكذلك إذا استعطف الناس إلهة لم تُجب قط، فكانت قلوبهم في أجسامهم عليها أفالها.

وكان أتباع «إخناتون» في مثل هذه الأحوال يدعون أن يستمر حكمه حتى «تصير البعثة سوداء ويصير الغراب أبيض، وإلى أن تتحرك الجبال وتسير ويجري الماء من أسفل إلى أعلى».

أما سقوط ذلك الثوري العظيم فيحيطه الغموض التام، وكانت النتيجة المباشرة لسقوطه هي إعادة عبادة «آمون» والآلهة القدامى، فرضها كهنة «آمون» على «توت عنخ آمون»، ذلك الشاب الضعيف زوج ابنة «إخناتون»، ثم أعادوا النظام القديم إلى ما كان عليه. ونجد في بيان «توت عنخ آمون» عن إعادة عبادة الآلهة إياضحاً شائقاً للحالة العقلية والدينية لقادرة رجال الحكم بعدما اختفى «إخناتون»، وقد أشار الملك الجديد إلى نفسه في هذا البيان بقوله:

إنه الحاكم الطيب الذي قام بأعمال عظيمة لوالد كل الآلهة (يعنى «آمون»).  
والذى أصلح له كل ما كان مخرباً حتى صار آثاراً خالدة.  
ومحيت من أجله الخطيئة في الأرضين (مصر) وبذلك دامت العدالة (يعنى ماعت) ...  
وجعل الظلم شيئاً تمثلت في البلاد كما كان الحال في البداية.

ويتضح من ذلك أن سقوط «إختاتون» اعتُبر في نظر أعدائه المنتصرين إعادة للنظام الخلقي القديم «العدالة» (يعني ماعت) وإقصاء للظلم. وبعد ذلك أخذ «توت عنخ آمون» يصف الحالة التي ورثها، في فقرة ذكرناها فيما تقدم.

وهكذا لعنت ذكرى ذلك الرجل العظيم صاحب المثل الأعلى، ولم يظهر اسم إختاتون قط في القوائم الملكية العظمى المسجلة فوق الآثار بين أسماء كل ملوك مصر الماضيين، وعندما كانت الإشارة إلى اسمه ضرورية في الوثائق الحكومية في عهد الفراعنة الذين أتوا فيما بعد كان يُسمى « مجرم أختاتون».

وقد كان فرح كهنة «آمون» باسترداد سلطانهم فرحاً عظيماً، ولدينا أنشودة لآمون من ذلك العصر تصف لنا فوز أتباعه وتتنطّق بشماتتهم عندما كانوا ينشدونها، حيث جاء فيها:

إنك تصل إلى من يبغي عليك  
والويل من يهاجمك  
مدينتك تبقى  
ولكن من يهاجمك يهوي  
وশمس من لا يعرفك تغيب ... يا آمون!  
وأما من يعرفك فإنه يضيء  
ومعبد من هاجمك في ظلمة  
بينما جمیع الأرض في نور.

ففي هذه الأنشودة يظهر جلياً حقد أعداء «إختاتون» المشبع بالتشفي والسخرية الملوءة بالشمامة عندما تقول:

وـشمس من لا يعرفك (يعني إختاتون) تغيب ... يا آمون!  
ومعبد من هاجمك (يعني إختاتون) في ظلمة.

وهكذا كانت حالة معبد الشمس «بتل العمارنة» الذي كان فنانو «إختاتون» يصورونه دائماً مغموراً ببحر من ضوء الشمس، بينما كان «آتون» المشع يشرق من فوقه وقد ضمه في أحضان أشعته الفياضة.

ولم يبقَ الآن شيءٌ من معبد ذلك النور الأبدِي، الذي كان يومًا ما ساطعًا، إلا بقايا ضئيلةٍ من أساسه، فهل بقي أي شيء آخر؟ وهل تجري أقدم ثورة للعقل البشري مجريها ولا ترك خلفها نتيجة باقية؟

إن ثورة «إخناتون» كانت عنيفةٌ في طرقها أكثر مما يجوز، فلم يخل شيءٌ مما أحدثته من الانقلاب؛ فالفن المدهش الذي أحدثته كان مهذبًا أكثر مما كان يلزم في التصور وقوّة التعبير فلم يعيش طويلاً، وقد كشفت لنا معامل الملك التي كانت في «تل العمارنة» عن منزلة حب ذلك الفن المدهش عند أولئك الفنانين الملوك، وقد ترك عملهم هذا أثره في فن العصر الذي جاء بعده، غير أن فنَّ النحت والتلوين لم يسترداً قط تلك الحرية التامة التي نعموا بها في عهد «إخناتون»، كما أنهم لم يلقيا ثانية جو تلك الحقيقة الدقيقة التي كانت تسود فن معامل «تل العمارنة».

وأما في الأخلاق فلم يعد تعظيم الصدق بتلك الدرجة السامية التي بلغها في تصور «إخناتون»، ومما لا شك فيه أن تقديره العاطفي للجمال والفيض اللذين شاهدهما في صنع الإله قد ترك أثراً لم يُنسَّ قط بأكمله، وليس من شك مطلقاً في أن تلك الأنثوشودة المصرية قد بقيت في شكل ما بعد موت «إخناتون»، حتى عرفها العبرانيون بعد قرون مضت واستعملها مؤلف المزمار الرابع بعد المائة، وبذلك لم تخُف جملة روح مذهب «آتون»، وسنجد فيما بعد برهاناً آخر على تأثيرها، وعلى أن عنف هجوم إخناتون التعصي على التقاليد قد جعل من الطبيعي أن ينزل عليه وعلى حركته الانتقام الجزائي الذي كانت خاتمه الدمار التام.

فلا غرابة إذن في أن تلك العاصفة حينما هبت اكتسحت على وجه التقريب كل أثر لأقدم باحث عن المثل الأعلى. وليس لدينا ما ينبعنا عنه إلا القليل فوق ما عثر عليه من بقايا مدینته، التي كانت بمثابة مركز منعزل للمثل العالية، التي لم يدركها غيره أو يعرفها، إلا بعد مضي قرون عدة، حينما تألف أولئك البدو الذين كانوا إذ ذاك ينحرجون إلى أقاليم «إخناتون» الفلسطينية وكونوا أمة، كان لها من المطامح الاجتماعية والأخلاقية والدينية ما كان من نتائجه ظهور أولئك الرسل العبرانيين وأصحاب المزامير، ليواصلوا السير بالروح والرؤيا اللتين سبقهم فيهما أصحاب الأحلام الاجتماعيون من المصريين الأقدمين.

وكان من جراء انهماك «إخناتون» في معنويات ثورته العظيمة أن عكفته على التأمل والتيه في الأحلام بقصر الشمس في «تل العمارنة»، في حين أن الحيثيين، وهو

الأحادي الجد أصحاب البأس الشديد في غربى آسيا، كانوا قد قاموا بفتح سريع لدولة مصر الآسيوية، وفي حين أن الكهنة والجنود بين شعبه نفسه قد قوضوا سلطان الأسرة الثامنة عشرة تقريباً تماماً، وهي أسرة ذلك الفرعون ذات الصولة التي سادت الشرق القديم نحو مائتين وثلاثين سنة. وبهدم سلطان «إختانون» بدأت مصر عصراً جديداً يختلف عما قبله. حقاً إن بهاء عظمتها الظاهري وذلك المظهر الرائع لثباتها الطويل المدى كان ذكرهما لا يزال يتعدد في تعابير الافتخار اللفظية التقليدية، ولكن الحالة الواقعية أخذت تض محل بعض الشيء عندما اقترب القرن الرابع عشر ق.م. من نهايته. وكان أصداء المذهب الإختاتوني لم ينقطع ترددتها بعد، كما كانت علاقته بالتعليم الشمسي الهليوبوليسى القديم لا يزال معتبراً بها، بل إن نفس الأنشودة المعبرة عن الفوز (المفعم بالشماتة) الذي أحرزه كهنة «آمون» ضد مذهب «إختانون»، تنتم عن اتصالها بالمذهب الشمسي القديم، وعن تعبيرها عن أبوة «رع» عندما تنتقل إلى مدح «آمون» وتصنفه بأنه «الراعي الطيب» و«النوتى»، وهي أفكار نبتت في أثناء الحركة الاجتماعية للعهد الإقطاعي المصري كما تقدم ذكره فيما سبق.

والواقع أنه بالرغم من العودة إلى عبادة «آمون» فإن الأفكار والاتجاهات التي نشأت منها ثورة «إختانون» لم تختفِ جملة. حقاً لم يكن في الإمكان اتباعها على أنها توحيد يشمل القضاء على الآلهة الأقدمين، غير أن نواحي «آتون» الإنسانية والخيرية التي تتمثل في عنايته بكل البشر كانت قد استولت على خيال الطبقة المفكرة؛ ولذلك نجد نفس تلك الصفات التي كانت لآتون تنسب آنئذ إلى «آمون»، حيث كان الناس يرتلون له ما يأتي:

رب الصدق ووالد الآلهة  
خالق الناس وبارئ الحيوان  
رب كل كائن  
ومنشئ شجرة الحياة  
خالق الأعشاب ورازق الماشية لتحيا.

<sup>١</sup> من أنشودة «آمون» الكبرى، وهي بردية بدار الآثار بالقاهرة، ويرى بعضهم أنها أقدم من عهد «إختانون».

وهذه الأنشودة التي اقتبسنا منها هذه الأسطر لا تتردد في تسمية ذلك الإله المدوح باسم «رع» أو «آتون»، دالة بذلك على أن حركة «آتون» قد تركت السيادة التقليدية لإله الشمس «رع» الهليوبوليسي دون مساس بها، وكذلك نجد فيها قطعة أخرى تحتوي على تردید لأصداء مذهب «آتون»، حيث جاء بها ما يأتي:

سلام لك! يا رع يا رب الصدق  
الذي أمر فوجدت الآلهة  
يا آتون الذي خلق الناس  
والذى حدد صورهم  
وخلق أرزاقهم  
والذى ميز لون (كل جنس) عن الآخر  
والذى يسمع دعوة من في الأسر  
والذى تتدفق من قلبه الرحمة عندما يدعوه إنسان  
والذى يخلص الضعيف من المستكبر  
والذى يفصل بين الضعيف والقوى  
رب المعرفة الذي في فمه الأمر السائد  
والذى يأتي النيل حبًّا فيه  
رب الحسن عظيم الحب  
الذى بمجيئه يحيى البشر.

وكذلك بقيت الجمل الدالة على التوحيد منبثة بين سطور هذه الأنشودة بلا تردد، وإن كانت الأنشودة دائمًا تشير إلى الآلهة، فتقول:

الفريد في ذاته، الخالق لكل كائن  
الواحد الأحد، خالق كل موجود  
والذى نشأ الناس من عينيه  
وخرجت من فمه الآلهة  
خالق الأعشاب للماشية  
вшجرة الحياة لبني الإنسان  
والذى يضع قوت السمك (في) النهر

والطيور التي تجوب السماء  
والذى يمنح النفس ما يوجد في البيضة  
ويجعل ابن الدودة يعيش  
والذى يضع ما يعيش عليه البعوض  
وكذلك الدود والحشرات  
والذى يمد الفيران ب حاجاتها في أحجارها  
والذى يغول الطيور في كل شجرة فتعيش  
سلام عليك يا من خلقت كل ذلك  
أنت يا واحد يا أحد يا ذا الأذرع العديدة  
وأنت (يا نائم) صاح بينما كل الناس تنام  
ساع في البحث عن الأشياء الطيبة لما شئت  
فالمالشية جميعها تقول: السلام عليك  
وكل مملكة تقول: العزة لك  
بمقدار علو السماء وعرض الأرض وعمق البحر.

على أنه توجد أنشودة لأوزير من نفس ذلك العصر، يخاطب فيها بما يأتي:

أنت أب الناس وأمهم  
وهم يعيشون من نفسك.

وفي كل ذلك نجد روح التضرع الإنساني، التي سبق أن ظهرت كما ذكرنا آنفاً، إبان التعليم الاجتماعي في العهد الإقطاعي المصري، فإن تفضيل المستضعف على المستكبر المتجبر، والأمر السائد والمعرفة، وهي صفات مقصورة على الملكية والإلهية، قد عثروا عليها كلها من قبل في تلك المقالات الاجتماعية لأمثال «إبور»، بل أيضاً في الوثائق الحكومية مثل الوثيقة الخاصة بنصيب الوزير الأكبر في الأسرة الثانية عشرة من ملوك المصريين القدماء، وكذلك القول بأن الإله هو الأب والأم لخلوقاته يرجع بالطبع إلى ما كان عليه الاعتقاد في مذهب «آتون».

ومع أن أمثال تلك الأنماط لا تزال كذلك تحتفظ في ثنياتها بالعقيدة العالمية، والتغاضي عن فكرة القومية، وبالنظر الواسع البعيد المرمى، مما كان شأنه بارزاً في تعاليم «إخناتون»، فإنها بالرغم من ذلك تكشف لنا عن ثقة فردية بطبيعة الإله، فهي

بذلك برهان هام على ظهور الوجдан الشخصي، وتكشف لنا عن بداية عصر جديد ساد فيه التدين الانفرادي الذاتي.

وعندما نمضي في إنعام النظر في المعتقدات البسيطة الخالية من تعقيدات رجال الدين في خلال القرنين الثالث عشر والثاني عشر؛ أي في القرنين اللذين أعقبا عصر «إخناتون»، نجد أن ثقة المتعبد في عناية إله الشمس بكل المخلوقات حتى بأقل مخلوقاته قد تطورت إلى روح تعبدية وشعور فياض بالاتصال الذاتي بالإله، مما ظهرت بوادره من قبل في قول «إخناتون» لإلهه: «إلى الآن فإنك ما زلت في قلبي».

وعلى ذلك نجد أن التأثير الباقى لذهب «آتون» وعقائد العدالة الاجتماعية للعهد الإقطاعي، قد بلغ أوجهه في أعمق تعبير، عن الروح الدينية الخالصة، وصل إليه رجال مصر. ويضاف إلى ذلك أن هذه المعتقدات، ذات العلاقة الوثيقة الشخصية بين المتعبد وإلهه، بالرغم من تأصلها أولاً في تعاليم فئة قليلة محصورة، قد صارت آنئذ بمورر القرون، ومع التطور التدرجى البطيء، منتشرة انتشاراً واسعاً بين طبقات الشعب، وكانت النتيجة انتشار فجر عصر التقوى الانفرادية والإلهام الباطنى الذى يناجى به المرء ربه.

والواقع أنه تطور هام، وأنه كالكثير من الانقلابات التي تعقبنها في هذا الكتاب، يعد أقدم تطور رأينا من نوعه في تاريخ الشرق القديم، وبالنسبة لهذا الموضوع بالذات، في تاريخ البشرية جميماً.

وفي مقدورنا أن نتعقبه في «طيبة» وحدها، ولا يخفى ما في ذلك من الإمتاع الشائق، ما دام في مقدورنا أن نتعرف ما كان يجول في نفوس عامة الشعب الذين كانوا يملئون الطرقات والأسواق، والذين حرثوا الحقول وزرعوها ونهضوا بالصناعات، والذين أمسكوا بدفعات الحسابات وقاموا بأعمال السجلات الرسمية، والذين قطعوا الأخشاب ورفعوا المياه، وغيرهم من الرجال والنساء الذين وقع على كواهلهم عبء الحياة المادية العظيم في تلك الحاضرة الشاسعة للدولة المصرية القديمة في خلال القرنين الثالث عشر والثاني عشر ق.م.

فندج — مثلاً — أن كاتباً في أحد مخازن الخزانة في جبانة «طيبة» يدعو «آمون»  
فيقول:

الذي يأتي إلى الصامت<sup>٢</sup>  
الذي ينجي الفقير  
ويعطي النفس لكل إنسان يحبه

.... .... ....

امدد إلى يدك  
نجني، اسطع علىَّ  
لأنك تخلق قوتي

.... .... ....

أنت إله الأحد لا إله غيرك  
فأنت نفس رع الذي يشرق في السماء  
وآتون خالق البشر

الذي يسمع دعاء من يدعوه  
والذي ينجي الإنسان من المتكبر  
والذي يُجري النيل لأجل من هو بينهم  
والهادي لجميع الأنام  
وعندما يشرق يعيش البشر  
وقلوبهم تحيا عندما يرونـه  
والذي يمنح النفس ما في البيضة  
والذي يجعل البشر والطيور تعيش  
والذي يرزق الفيران بحاجاتها في أحجارها  
وكذلك الديدان والحشرات.

<sup>٢</sup> وفي القرآن الكريم: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنَّى قَرِيبٌ أُحِبُّ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلَيْسْتَ حِبُّوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾ (سورة البقرة (٢) – آية ١٨٦).

فإله الذي يوجه عنايته إلى كل شيء حتى المحافظة على العصافير، مثل إله «عيسى»، رأى فيه أهل «طيبة» موئلاً يشكرون إليه مصابيحهم وهممومهم في حياتهم اليومية، واثقين في شفنته وحنانه وفيضه. كذلك نصب أحد الرسامين الذين يقومون برسم المناظر الجنائزية في جبانة «طيبة» لوحة تذكارية في أحد مزارات الجبانة، تبين كيفية نجاة نجله من مرض ألم به بفضل «آمون» وشفقته العظيمة، فكان «آمون» في نظره إله الجليل الذي يسمع شكایة الشاكين، ويحجب الفقر المعدب إذا استغاث به، ويمنح النفس من قوس الدهر قناته، ويقص علينا قصة رحمة إله «آمون» فيما يأتي:

الحمد لآمون  
إنني أنظم الأناشيد باسمه  
وإنني أقدم له الحمد  
بقدر علو السماء  
وعرض الأرض  
وأتحدث عن قوته  
إلى الذي يسیر في النهر منحدراً  
والذي يسیر في النهر صاعداً  
احذره!  
وكسر ذلك للابن والبنت  
وللصغير والكبير  
وخبر بذلك الجيل بعد الجيل  
من الذين لم يولدوا بعد  
وأخبر بذلك السمك في النهر  
والطيور في السماء  
وكرره لمن لا يعرفه حتى الآن  
وللذي يعرفه  
احذره!

أنت يا آمون إنك رب الصمت  
الذي يأتي عند استغاثة الفقير  
وعندما أستغاث بك في كربتي

ففي الحال تأتي وتنجني  
ليتك تمنح نفساً من يقوس الدهر قناته  
وليتك تنجيني وأنا في الأغلال  
وعندما يستغيث الناس بك  
فإنك أنت الذي تأتي إليهم من بعيد.

إن «نب رع» رسام «آمون» في مدينة الأموات، وهو ابن «باي» رسام «آمون» في مدينة الأموات، قد أقام هذه اللوحة التذكارية باسم ربه «آمون» رب «طيبة» الذي يأتي لإجابة الفقير المستغيث به، مقدماً له التسبيحات باسمه لعظم قوته ومقدماً التحميدات أمامه وأمام كل الأرض لأجل الرسام «نخت آمون»، وذلك عندما رقد مريضاً مشرفاً على الموت، وكان في قبضة «آمون» بسبب خطيبته.

لقد وجدت أن رب الآلهة أتى كريح الشمال وأمامه الهواء العطر حتى ينجي الرسام «نخت آمون» ابن رسام «آمون» في الجبانة «نب رع» وابن سيدة البيت « بشد ». ويقول: « بالرغم من أن العبد اعتاد ارتکاب الخطيئة فإن الرب من شأنه الرحمة؛ لأن رب « طيبة » لا يصرف كل اليوم غاضباً، فإذا غضب لحظة فإن ذلك الغضب لا يدوم طويلاً ... بل يلتفت إلينا في شفقة. إن «آمون» يلتفت إلينا بنفسه ». ثم يقول: « سأضع هذه اللوحة باسمك وسأسجل هذه الأنثوشدة بكتابتها فوقها، إذا شفيت لي الرسام «نخت آمون». هكذا خاطبتك وقد أجبتني، والآن انظر إلى وقد أنجزت وعدي، إنك رب من يدعوك، أنت الذي ترضى عن الحق والعدالة، أنت رب « طيبة ». صنعوا الرسام «نب رع» وابنه « خاي ».

وهكذا صار إله الشمس أو «آمون» الذي قام مقامه، ملائكة للمحزونين، فهو الذي يسمع الشكوى ويجيب دعاء من يستغيث به، والذي يحضر عند ذكر اسمه، وهو إله المحب الذي يسمع الصلوات، والذي يمد يده إلى الفقير وينجي اليائس، وبمثل ذلك الأم المصابة التي أهملها ابنها «ترفع ذراعيها للإله فيسمع استغاثتها».

وصارت آنذاك العدالة الاجتماعية التي نشأت في عهد الدولة الوسطى المصرية حقاً يطالب به كل فقير أمام الإله، الذي صار هو نفسه قاضياً عادلاً لا يقبل الرشوة، رافعاً للحقر، حاميًّا للفقير، غير باسط يده للغنى.

وعلى ذلك يدعوه الفقير فيقول: « يا آمون، أصagne لمن يقف وحيداً في المحكمة فقيراً وخصميه غني، فتضطهدك المحكمة (حيث تقول): « فضة وذهبًا لكتاب! وثيابًا للخدم »

ولكن «آمون يستحيل بنفسه إلى وزير أول<sup>٣</sup> ليجعل الفقير فائزاً، فيتضح أن الفقير على حق وينتصر الفقير على الغني. فأنت يا «آمون» أنت النتوي في المقدمة الذي يعرف الماء، وأنت ساكن السفينة، والذي يعطي الخبز لن لا خبز عنده، ويحفظ خادم بيته حيّاً». ولأن الإله وقتئذ هو «آمون رع» الذي كان في الصورة الأولى ملّاكاً فإننا نجده يخاطب هكذا: «يا إله الأزلية، أنت يا وزير الفقير الذي لا يأخذ المكافأة الدينية، والذي لا يقول: «إيت بشهود»، أنت «آمون رع» الذي يعدل على الأرض بأصبعه، والذي كلماته أمام القلب، فيجعل النار مأوى لمن يرتكب الخطيئة في حقه، والحق مثواه في الغرب (يعني النعيم في الدار الآخرة).»

فالغنى والفقير يتحقق بهما غضب الإله على السواء إذا وقعت منهما الخطيئة، واليمين الذي يصدر استخفافاً أو كذباً يجلب غضب الإله فيصيب الحانث المرض أو العمى، وذلك ما لا يمكن النجاة منه – كما ذكرنا – إلا إذا أتبع الذنب ذلك بالتوبة والنندم والتجلّ إلى التدلّل والخضوع راجياً عطف الإله.

وهذه أول مرة نجد فيها أن «الضمير» قد تحرر تماماً، فيعتذر عن الذنب ويندم على جهله وارتکابه للإثم، فنراه يقول:

أنت يا واحد يا من لا أحد غيره  
أنت يا إله الشمس الذي لا مثيل له  
يا حمى الملايين ومخلص مئات الآلاف  
الذي يحمي من يستغيث به  
أنت يا رب «هليوبوليس» (عين شمس)  
لا تعاقبني على ذنوبي العديدة  
فإنني أمرؤ جاهل بنفس جسمه  
إني رجل لا عقل له؛ لأنني طيلة اليوم أتبع أهوائي  
كما يتبع الثور علفه.

ونلاحظ هنا على الفور الفرق الشاسع بين هذا الاعتراف وكتاب الموتى الذي لا تعرف الروح فيه بأية خطيئة، بل تدعى البراءة التامة. على أنه في هذا الموقف الذي يعترض

<sup>٣</sup> كان من أكبر الوظائف التي يتولاها الوزير الأول منصب رئيس القضاة.

فيه الإنسان الآن بخطيئته مع إبداء غاية التذلل والخضوع، نجد أنه على اتصال باطني بالإله ليلاً ونهاراً، كما نرى فيما يأتي:

تعال إلى يا رع حور أختي حتى ترشدني.

وكما أننا نجد العربي التقى يحب «بيت المقدس» موطن ربه منذ القدم، كذلك كان ذلك المصري القديم يولي وجهه في تعبده شطر مدينة الشمس العظيمة التي نشأ فيها مذهب آبائه منذ حوالي ثلاثة آلاف سنة، حيث يقول:

إن قلبي يتطلع إلى «هليوبوليس»  
فإن قلبي ينشرح وصدرني يفرح  
وتضرعاتي يستمع إليها  
وحتى صلواتي اليومية وأناشيدي الليلية  
وتосلاتي ستردهر في فمي؛ لأنها سمعت هذا اليوم.

فالأناشيد القديمة كانت تتتألف من أوصاف الحوادث الخرافية، وكلها أمور خارجية بالنسبة لحياة المعبد، حتى إنه كان في مقدور كل إنسان أن يبتهل إلى الإله بنفس الصيغة التي يبتهل بها غيره، فصارت الابتهالات آنذاك مظهراً لإحساسات باطنية؛ أي إنها تعبير يراد به الاتصال الذاتي بالإله، وهو اتصال يرى فيه المعبد أن الإله يغذي الروح كما يغذي الراعي قطبيعاً، ونجد ذلك في القول الآتي:

يا آمون أنت يا مخرج القطعان في الصباح  
ومرشد المتألم إلى المرعى  
وكما يقود الراعي القطuan إلى المرعى فأنت كذلك تفعل  
يا آمون خذ بزمام المتألم إلى الطعام؛ لأن آمون رع يرعى من يتكل عليه  
يا «آمون رع» إني أحبك وقد ملأت قلبي بك  
وستنجيني من أفواه الناس في اليوم الذي يفترون فيه على الكذب  
لأن رب الحق يعيش في الحق  
وإني لن أستسلم للخوف الذي في قلبي  
لأن ما قاله «آمون» يعلو ويزدهر.

حَقًّا إِنَّهُ كَانَتْ تَوْجِدُ وَسَائِلَ ظَاهِرِيَّةً وَمَادِيَّةً تَزِيدُ فِي هَذَا الاتِّصَالِ الرُّوحِيِّ بِالْإِلَهِ، وَقَدْ رَأَيْنَا الرَّجُلَ الْعَاقِلَ يَحْثُرُ غَيْرَهُ بِحِكْمَةٍ عَلَى «الاحتفال بِعِيْدِ إِلَهٍ، وَأَنْ يَعِيدَ الاحتفال فِي مَوَاسِيمِهِ؛ لِأَنَّ إِلَهَ يَغْضِبُ عَلَى مَنْ يَتَعَدِّى حَدَّوْدَهُ».» وَمَعْ ذَلِكَ فَقَدْ كَانَتْ أَعْظَمُ الْوَسَائِلِ تَأثِيرًا لِكَسْبِ عَطْفِ إِلَهٍ وَرِضَاهُ هُوَ التَّدْبِيرُ وَالْتَّفَكُّرُ فِي أَنَّةٍ وَصَمَتْ مَعَ الاتِّصَالِ الْبَاطِنِيِّ، وَهُوَ مَا كَانَ يَرَاهُ حَتَّى الْحَكَمَاءُ الَّذِينَ يَمْلِئُونَ إِلَى دُمُّ الْخَرُوجِ جَمْلَةً عَلَى الْعَادَاتِ الْتَّقْلِيدِيَّةِ، كَمَا نَرَى فِيمَا يَأْتِي:

لَا تَكُنْ كَثِيرُ الْكَلَامِ، فَبِالصِّمَتِ تَنَالُ الْخَيْرَ ...  
أَمَّا مِنْ جَهَةِ أَمْرِ إِلَهٍ فَلَعْنَتِهِ فِي رَفْعِ الصَّوْتِ  
تَعْبَدُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ كُلَّ كَلْمَةٍ مِنْ كَلْمَاتِهِ بَاطِنَةً  
فِي ذَلِكَ تَنَالُ مَا تَحْتَاجُهُ وَيُسْمَعُ كَلْمَاتُكَ  
وَيَتَقْبَلُ قَرْبَانَكَ.

بِمَثَلِ هَذِهِ الرُّوحِ كَانَ يَتَجَهُ الْمُتَبَدِّلُ إِلَى رَبِّهِ كَأَنَّهُ عَيْنُ مَاءِ رُوحَانِيَّةٍ مَنْعَشَةٍ. وَمِنْ ذَلِكَ أَيْضًا:

أَنْتَ أَيْتَهَا الْبَئْرُ الْعَذْبَةُ لِلصَّادِيِّ فِي الصَّحَرَاءِ  
إِنَّهَا مَوْصِدَةٌ لَا تَفْتَحُ لِلثَّرَاثِ — وَلَكِنَّهَا مَفْتُوحةٌ لِلصَّامِتِ  
فَعِنْدَمَا يَأْتِي الصَّامِتُ فَإِنَّهُ يَجِدُ الْبَئْرَ.

عَلَى أَنَّ هَذِهِ الرُّوحَ — رُوحُ الاتِّصَالِ الصَّامِتِ — الَّتِي يَرْجِى بِهَا طَبِيبَةَ إِلَهِ الرَّحِيمَةِ، لَمْ تَكُنْ وَقْفًا عَلَى فَتَّةٍ قَلِيلَةٍ مُخْتَارَةٍ، وَلَا عَلَى جَمَاعَاتِ الْكَهْنَةِ الْمُتَعَلِّمِينَ، فَإِنَّنَا نَجَدُ فَوقَ أَحْقَرِ الْآثَارِ لِعَامَةِ الشَّعْبِ أَنَّ «آمُونَ» كَانَ يَدْعُى بِالَّذِي «يَأْتِي لِلصَّامِتِ» أَوْ «رَبِّ الصَّامِتِ» كَمَا لَاحَظْنَا ذَلِكَ فِيمَا تَقدِّمُ.

وَقَدْ كَانَ مِنْ جَرَاءِ ذَلِكَ التَّطَوُّرِ النَّهَائِيِّ لِلشَّعُورِ الْدِينِيِّ الَّذِي تَوَجَّتْ بِهِ ثُورَةُ «إِخْنَاتُونَ» الْدِينِيَّةِ وَالْعُقْلِيَّةِ، كَمَا تَوَجَّتْ بِهِ كَذَلِكَ عَقَائِدُ الْعَدْلَةِ الْاجْتِمَاعِيَّةِ الَّتِي ظَهَرَتْ فِي الْعَهْدِ الْإِقْطَاعِيِّ، أَنْ وَصَلَتِ الْدِيَانَةِ الْمُصْرِيَّةِ الْقَدِيمَةِ إِلَى أَسْمَى تَطْوِيرَاتِهَا.

وأما في الأخلاق وفي موقف الإنسان تجاه الحياة فإن الحكماء استمروا في المحافظة على روح الاحترام لأسمى المثل العليا العملية، وهو موقف ندرك فيه تقدماً محسوساً على التعاليم العتيقة للآباء، فصاروا يحفلون بحسن الذكر وطيب الأحداث ويتشددون في المحافظة على السمعة، فيقول الحكيم (آني): «دع كل مكان تحبه نفسك معروفاً عند الناس..».

وكانت أحوال السُّكُر وعيشة الخلاعة تعرض بكل نتائجها الوخيمة أمام الشباب، كما كانت أخطار الفحش والفحور تعرض للشباب بدون تحفظ وبصراحة عارية من كل ستر أو حجاب، حيث يقول:

احذر المرأة الأجنبية التي لا تعرف في بلدتها  
ولا تنظرن إليها  
ولا تعرفنها في جسدها

لأنها فيضان (من الشر) عظيم وعميق لا يعرف الرجل دورانه  
والمرأة التي يكون زوجها بعيداً جداً، تتقول لك في كل يوم إني جميلة  
وعندما تكون بعيدة عن الأعين تقف (أمامك) لتوقع  
في أحبابها ... يا لعظم الجريمة التي تستحق الموت  
عندما يرتكبها الإنسان ولو لم يعلم بذلك الملا  
لأن الإنسان يسهل عليه بعد ارتكاب  
هذه الخطيئة أن يرتكب كل خطيئة.

أما أطبيات الحياة ومتعاتها فيجب على الإنسان أن ينظر إليها بتحفظ فلسي، ومن الحماقة أن يعتمد الإنسان على الثروة الموروثة ويظنها مجلبة للسعادة: «لا تقل إن جدي من أمي له بيت في ضيعة كذا وكذا، فإنه حين تأتي للقسمة حسب الوصية مع أخيك لا يكون نصيبك إلا حظيرة فقط».

فإن مثل هذه الأشياء في الواقع لا دوام لها ولا ثبات:

وهكذا نجد أن الناس إلى الأبد لا شيء  
فواحد غني وأخر فقير ...

ومن كان غنياً في السنة الماضية قد صار شريداً هذا العام  
ومجرى الماء في العام المنصرم قد صار هذا العام مكاناً آخر

والبحار العظيمة تصير جافة والشواطئ تصبح بحراً.

فنجد في هذا الكلام مثلاً لذلك الاستسلام الشرقي للمقابلة بين أحوال الحياة الدنيوية الذي كان على ما يظهر قد نما وانتشر بين كل الشعوب الشرقية القديمة.<sup>٤</sup> ولما انتقل الشعب المصري القديم إلى ألف السنة الأخيرة ق.م كان نمو الضمير الذي تتبعنا م杰راه في نحو ألفي عام، قد وصل إلى نهايته بتحقيق هذا الانتقال العميق الهام، الذي كان يمهد لجيئه من عدة قرون، فإن الوازع الباطني الذي نما في الأصل من المؤثرات الاجتماعية ثم زاد تطوره خلال قرون مضت في التفكير العميق، قد صار المتعبدون يعترفون الآن من غير تحفظ بأنه أمر الإله نفسه.

وقد رأينا أن هذه الفكرة كانت قد ظهرت قبل ذلك بنحو ٥٠٠ سنة؛ أي في بداية عهد الإمبراطورية المصرية، ولكن في هذا العصر الذي هو عصر الورع الشخصي، صار الضمير هو صوت الإله بدون أدنى شك، وذلك ما لم يحدث من قبل مطلقاً.

وإزاء ذلك لم يكن هناك بالطبع مجال لإخفاء الخطيئة أو إنكارها بعد وقوعها من المخطئ، وإن كان المؤمن يشعر بأن كل أمره معلوم عند ربه فقد أصبح يضع نفسه – بدون أدنى تحفظ – في يد الله المرشد والمهيمن على كل حياته وحظوظه. ومع أن رضاء المجتمع كان لا يزال أمراً هاماً، وضغط المؤثرات الاجتماعية محسوساً، فإن ذلك صار في المرتبة الثانية إزاء الإله العليم بكل شيء.

وهذا الموقف الجديد قد كشف لنا غطاؤه في رسالة عظيمة يمكننا أن نسميها «حكم «أمينومبي»»، وبرديتها محفوظة الآن بالمتحف البريطاني.<sup>٥</sup>

وكما كان يحدث كثيراً في مثل تلك النصائح التي كانت تصدر من رجال الحكم المصريين القدماء، قد اعتربت حكم «أمينومبي» أيضاً ملقة من هذا الحكيم على ابنه. وهي في نظمها ووضعيتها تعد أكثر ترتيباً من آية وثيقة أخرى من نوعها مما فحصناه من تلك الوثائق للآن، فقد قسمت بنظام إلى ثلاثين فصلاً، وكل فصل منها خاص

<sup>٤</sup> انظر مثلاً أغنية سندباد الحمال في حاشية بيت الرجل الثري (طبعة الجزائر لكتاب سندباد البحري المتن العربي صفحة ٤).

<sup>٥</sup> نشرها السير ولس بدرج Facsimiles of Egyptian Hieratic Papyri, in the British Museum, etc. Pls. I-XIV. Admonitions of Amenemapt, the Son of Kanekht .(Second Series London 1923)

بموضوع معين، وتبدو مقسمة إلى مقطوعات كل منها يشتمل على أربعة أسطر أو ستة أو ثمانية، كما يوجد بعض مقطوعاتها مؤلفاً من سطرين فقط. ويلاحظ أنه لم يبذل في تأليف تلك الحكم أي جهد لتتنسق فصولها أو ترتيبها ترتيباً منطقياً.

ولقد قال الأستاذ «لنجر»<sup>١</sup> أحد أساتذة جامعة كوبنهاغن، وهو من لهم الفضل الأكبر في فهم ذلك المقال المدهش، عند تناوله الموازنة بين «أمينموبي» وغيره من أسلافه السابقين: «إن آراء «أمينموبي» الدينية أعمق بكثير من سابقاتها، كما أنها تنفذ إلى الأعماق بدرجة عظيمة تفوق فيها آراء أسلافه من الحكماء؛ إذ كانت النقوى في نظر أصحاب الحكمة الآخرين تعد فضيلة، وأن فكرة الموت والخلود الأبدي قوة دافعة للمرء على السلوك الفاضل، وأن الله وحده هو الذي يعطي الغنى والحظ، في حين أن الشعور بالإدانة الله وحده هو في نظر «أمينموبي» العامل الفاصل في كل تصوراته عن الحياة وسلوكيه فيها».

ولذلك كان «أمينموبي» يتمسك أمام ابنه دائمًا بهذه النظرة إلى الحياة الدنيا في المعاملات الشخصية والرسمية، مع الشعور التام بتلك المسئولية أمام الإله في كل حين. ومما يزيد في أهميته تلك النصائح ووصولها إلى هذه القمة من تقدير الضمير والإحساس برقبة الله، وذلك في تعاليم مفكر مصرى في القرن العاشر ق.م، وقبل أن يكتب أي شيء من التوارى، أنتا نعرف الآن أن حكم «أمينموبي» هذه قد ترجمت إلى العربية وقرأها العبرانيون، وأن قسماً هاماً منها قد وجد سبيلاً إلى كتاب العهد القديم. وإننا نجد حكيمنا هذا عند تناوله موضوع تهيئة ابنه للانخراط في سلك الوظائف الحكومية المصرية، يبين له تلك المغريات التي قد تدفعه إلى استغلال الفرص الرسمية ابتعاد المكسب من ورائها، فنراه يعددها الواحدة تلو الأخرى، ويحذر ابنه الشاب من الاستسلام لمثل تلك المغريات، فإذا كان في وظائف مسح الأرض فنصيحته له هي:

لا تزحزحنَّ الحد الفاصل الذي يفصل (بين) الحقول.  
ولا تكن جشعًا من أجل ذراع من الأرض.  
ولا تتعدين على حد أرملة.  
وارقب أنت من يفعل ذلك فوق الأرض.

<sup>١</sup> راجع: H. O. Lange, Das Weisheitsbuch des Amenemope, P. 18 (Copenhagen, 1925).

فبيته عدو للبلد  
وأهداؤه تخرب  
وأملاكه تؤخذ من أيدي أطفاله  
ومتعاه يعطيه غيره.

لا تطأن حرث الغير

وخير لك أن تبقى بعيداً عنه.

احرث الحقول حتى تجد حاجتك

وتسلّم خبزك من جرنك الخاص بك.

وإن المكيال الذي يعطيه الله خير لك  
من خمسة آلاف تكسبها بالبغي.

والفقر مع القناعة والرضا عند الله خير

من الثروة (المخصوصة بالعداون) القابعة في الخزائن.

وأرغفة لديك مع قلب فرح خير لك

من الثروة مع التعasseة.

ومن المهم أن نلاحظ أن أمينموبي كان لا يزال يحترم الرأي العام في مثل تلك المواقف؛ لأنّه عندما ينصح ابنه بمراعاة الأمانة في السجلات المالية يقول له:

وخير لك المدح (تناوله) كفرد يحبه الناس

من الثروة (المجموعة) في الخزائن.

وذلك لأنّ الغنى مع (الضمير) الشاعر بالذنب لا قيمة له.

وما فائدة الملابس الجميلة

إذا كان الإنسان باغياً (متعدياً على غيره) أمام الله؟

ولما كان موظفو بيت المال عند المصريين القدماء لهم علاقة كبيرة بالموازين والمكاييل، فقد اهتم بها «أمينموبي» كثيراً، حيث يقول لابنه:

لا تجعلن إحدى كفتي الميزان تحيد غشاً.

ولا تبعث بالموازين.

ولا تنقصن من عدد (أنصبة أو مقادير) مكاييل القمح.

ولا ترغبن في مكاييل الحقل (لأنها ربما كانت عظيمة كما في أيامنا).  
ولا ترغبن عن مكاييل الخزانة (لأنها كانت بالطبع أنقص من مكاييل الحقل).  
**فقوة الجن أكبر**  
من القَسْم (اليمين الرسمية للحكومة) بالعرش العظيم.

وهذه المقارنة المبهمة الواردة في السطر الأخير «ضرب مثل» يحتمل أنه يعني به أن قوة المخزن الملكي الضارة المفسدة أكبر في تأثيرها من «يمين الإخلاص الرسمي للعرش» الذي يقسم به الموظف عند تسليمه عمله. والاستقامة في الأعمال الرسمية لا بد من مراعاتها بالدقة في الصغيرة والكبيرة؛ ولذلك يبدأ الحكيم فصلاً آخر بالكلمات الآتية:

لا تطمعن في متاع رجل حقير.

ثم يعقبه مباشرة بابتداء آخر قال فيه:

لا تطمعن في متاع رجل عظيم.

ثم نجد كذلك أن «أمينومبي» كان يهتم كثيراً بمحافظة ابنه على الاستقامة التي لا تراخي فيها ولا هواة في المعاملات الشرعية وفي التقاضي أمام المحكمة، حيث يقول:

لا تجبرن رجلاً على الذهاب أمام المحكمة  
لأنك لن تجعل العدالة تتلوى.

فلا يتوجه وجهك نحو الملابس البراقة (يعني التي يلبسها الشخص)  
بينما تطرد من تكون ملابسه قدرة بالية.  
لا تأخذن العطايا من القوي.

ولا تضطهدن الضعيف من أجله.  
فالعدالة هبة عظيمة من الله يهبها من يشاء.  
فقوة من كان مثاله (أي مثل الله)

تنجي المكتئب من ضرباته (يعني ضربات القاضي).  
أعطِ المتاع أصحابه  
وبذلك تبغي لنفسك الحياة.

ومع أن قلبك يعمر في بيتهم (يعني في بيت الملك الذي تحابيه)  
يكون جسمك مصيره لمقصلة الجلاد.

وإن الكلام الرزين والأخلاق السلسة تعتبران من الأمور الهامة في نظر حكينا،  
كما أن التهديدات الصاخبة الجوفاء لا يقوم لها وزن أمام تدابير الله ضد أعدائنا:

ولا تقولن: لقد وجدت رئيساً قويّاً  
والآن يمكنني أن أهاجم رجلاً في مدينتك.  
ولا تقولن: لقد وجدت حامياً  
والآن يمكنني أن أهاجم الرجل المقوّت.  
فالحقيقة أنك لا تعلم تدبير الله  
 وأنك لا تدرك الغد.

ضع نفسك بين يدي الله  
إلى أن يهزّهم صمتك (أي إلى أن يهزم الله أعداءك بسبب صمتك).

ثم يستمر «أمينومبي» في نصائحه حاضراً ابنه على التباعد عن الصراحة الخارجية  
عن الحد، بل إنه يعود كثيراً فيحذره من هذه العادة الخطيرة في كل مقاله، فمن ذلك  
قوله:

إذا سمعت خيراً أو شرّاً  
فاتركه وراءك غير مسموع.  
وضع الكلام الحسن على لسانك.  
وأما الكلام السيئ فأبقِه مخفياً في جوفك.

وبنفس هذه الفكرة التي تجول في ذهن الحكيم نراه ينصح ابنه بـألا يسترق السماع  
في البيوت العظيمة، وأخذ يحثه بهذه المناسبة على مراعاة التواضع في مسلكه إذا كان  
على مائدة رجل عظيم. وقد قدمت مثل هذه النصيحة وببعض تعبيراتها قبل مقال  
«أمينومبي» بنحو ثمانية عشر قرناً، وهي تلك الحكم التي ألقاها «باتاح حتب» على  
ابنه في عهد الأسرة الخامسة، ولأنها حكمة بالغة في السلوك الواجب نحو الرؤساء، ظل  
المصريون القدماء يحترمونها مدة تتواف على ألفي سنة، فقد وجدت سبيلاًها إلى الحياة  
العبرانية، وهي تعد من غير شك أقدم قطعة جاءت في التوراة.

## سقوط «إخناتون»

ونجده كذلك يحذر ابنه الشاب من المراءة والمعاملة ذات الوجهين في كل علاقاته مع العظام، حيث يقول:

لا تطلقن قلبك من لسانك  
فإنك بذلك تحظى بنجاح كل مقاصدك.  
وسينجم عن ذلك أنك تكون رجلاً ذا وزن أمام الجمهور  
ومقبولاً بين يدي الله.  
لأن الله يمقت الرجل صاحب القول الكاذب.  
وأكبر ما يمقته الرجل ذو القلبين.<sup>٧</sup>

وإذا كانت مصاحبة العظيم تغري بالتفاق، فإن مصاحبة المترعرع والأحمق خطرة أيضاً؛ لأنها تؤدي بالإنسان إلى فحش القول وهرجه:

لا تؤاخينَ الرجل الأحمق  
ولا تلحفنَ عليه في المحادثة.

والمقال على هذه الورطية مفعم بالتحذير من الرجل المشاغب والرجل المستهتر. وأما الأخلاق الفاضلة فهي أخلاق الرجل المتحلى بالبرقة والتواضع وضبط النفس، على عكس تلك الأخلاق الذميمة التي تُعرف عن الرجل الأحمق. وقد وضع «أمينموبي» في بداية نصائحه مقابلة بين الأخلاق وأضدادها الذميمة بهيئة شجرتين، إحداهما شجرة برية

<sup>٧</sup> وجاء ذم المراءة في القرآن الكريم في مناسبات منها: ﴿فَوَيْلٌ لِّلْمُضَلِّلِينَ \* الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ \* الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ﴾ (آية ٦-٤ من سورة الماعون (١٠٧))، وفي الحديث أيضاً كثير، ومنه: ملعون ذو الوجهين». «

نشأت في الغابة ولا يتعهدها أحد، والأخرى تزدان بها الحديقة، وفي ذلك يقول:

إن الرجل الأحمق، الذي يخدم في المعبد  
مثله كمثل شجرة نامية في الغابة.  
ففي لحظة يفقد أغصانه  
ويكون مصيره إلى مرفاً الأخشاب  
ويُنقل بعيداً عن مكانه  
والنار مثواه.

وأما الرجل الحازم حقاً! الذي يضع نفسه جانباً (حيث يجب)  
فمثله كمثل شجرة باسقة في الحديقة  
يفلح وتتضاعف ثمرته  
ويثمر في حضرة سيده  
فظله وارف وثمرته أكلها حلو  
ويجد في الحديقة مصيره.

وينهى «أمينومبي» عن الاشتباك مع السفيه، فيقول: «لا تشتب肯 في نزاع مع سفيه  
اللسان..».

ويحضر الشاب على عدم الدخول في علاقة ما مع أمثال أولئك الرجال، والكلمة  
التي عَبَرَ بها ذلك الحكيم عن الرجل الطائش والمشاغب والأحمق هي النعut «حار»،  
وفيها ما يوضح المعنى وزيادة. وهذه الكلمة المصرية القديمة معادلة للكلمة العربية  
التي ترجمت بها في كتاب الأمثال من الكتاب المقدس وهي «المستخف»، هذا من جهة.  
ومن جهة أخرى نجد أن التسمية التي استعملها ذلك الحكيم أيضاً للدلالة  
على «المتواضع» و«الضابط لنفسه» هي «الصامت حقاً» الذي يعامل الجميع بلفظ  
وتواضع. وهذا المعنى يتصل اتصالاً وثيقاً بالعادب المتبتل الصامت الذي تقدّم ذكره  
فيما مضى، وهو يماطل على ما يظهر «الرجل الحازم» الذي نجده في الأمثال العربية.  
ومثل ذلك الرجل يعامل الأرملة التي يجدها تتلقّط فضلات الحقل برفق وأنفة، كما ذُكر  
«أمينومبي» ابنه بأن:

الله يحب الذي يدخل السرور على الرجل المتواضع  
أكثر من الذي يحترم الرجل العظيم.

وهذه الروح الرقيقة العطوفة هي التي تتصح بأن الفقير والمحزون لا يعاملن بالقسوة، كما يقول الحكيم:

لا تضحكن من رجل أعمى ولا تهذآن بقزم.

ولا تؤذين زمناً (يعني مقعداً).

ولا تستهزئن برجل يكون في يد الله (يعني بين يدي الله).

ولا تقسون عليه عندما يبغي (يعني يجور أو يذنب).

وأما البشر فهم من طين وقش (يعني اللبن المصنوع من الطين مخلوطاً بالتبغ) والله هو بانيهم.

فهو يهدم ويبني ثانية كل يوم

فيخفض ألفاً كما يشاء

وألفاً يجعلهم مشرفين

ما داموا في الحياة الدنيا.

وإنه لسعيد من يصل إلى الغرب (يعني الدار الآخرة)

وهو ناجٍ في يد الله.

وإن عدم ثبات أحوال الإنسان، وتوقفها على مشيئة الله تعالى، قد حدا «بأمينموبي» إلى تحذير ابنه من الاعتزاز بالثروة الزائلة: حيث قال له:

لا تدعن قلبك يجري وراء الثروة

ولا تجهدن نفسك في طلب المزيد

عندما تكون قد حصلت (بالفعل) على حاجتك.

وإنما جاءت إليك الثروة من طريق السرقة

فإنها لا تمكث عندك زمن الليل.

فحينما ينبلج الصباح فإنها لم تكن في بيتك بعد

لأنها تكون قد صنعت لنفسها أجنة مثل الإوز وصعدت إلى السماء.

عبد «أتوم» إله الشمس عندما يشرق

وقل امنحي سلامه وصحه

وسيمنحك ما تحتاجه مدى الحياة

وتؤمن من الخوف.

والواقع أن هذه النتيجة الحكيمية التي يقول فيها «أمينومبي» إن «الثروة (المغصوبة) تصنع لنفسها أجنهة» وتطير بعيداً، وصورها لنا في تلك الصورة البارزة عن الثروة الأرضية التي لا تدوم وتكون عرضة للزوال والفناء، نعرف لها مثيلاً في صورة أخرى انحدرت إلينا عن طريق محرر «كتاب الأمثال» العربي وانتشرت في حياة العالم الغربي بعد ظهورها بين سكان مصر بثلاثة آلاف سنة.

ويرى حكيمنا أن الاعتماد على مثل تلك الموارد الدنيوية الزائلة لا يجدي نفعاً، وأن الضمان الوحيد لذلك هو الله، فيجب أن نعبده، وبذلك «تنجو من الخوف»، وعلى هذا فإن راحة البال والتخلص من الخوف يمكن الحصول عليهما بالاعتماد على الله وحده فقط.

وعلى ذلك نجد هذا الحكيم المصري القديم يقول في أنبيل فقرة من نصائحه لابنه:

لا تنم في الليل وأنت خائف من الغد  
لأننا لا ندرى عندما ينبعق الفجر ماذا يكون عليه الحال في الغد!  
فالإنسان لا يعلم ما سيكون عليه الغد.  
الله في كماله  
والإنسان في عجزه

والكلمات التي يتكلمها الناس تختلف في اتجاهها  
على حين أن أعمال الله مختلفة الاتجاه.<sup>٨</sup>

لا تقولن: لست أحمل خطيئة  
ولا تجهدن نفسك في إثارة النزاع.  
أما الخطيئة فأمرها عند الله  
وهو الذي يختتمها بأصلبها.  
وليس في يد الله إنسان كامل  
ولا يقف العجز حائلاً أمامه  
فإذا أجهد الإنسان نفسه ليصل إلى الكمال

<sup>٨</sup> وما يجريي مجرى الأمثال أو هو من الأقوال الشائعة: «أنت تريد وأنا أريد والله يفعل ما يريد». وجاء هذا برواية أخرى: «بينما يقطع الجريد يفعل الله ما يريد».

فإنه في لحظة يهدمه (بنفسه).  
كن رزيناً في عقلك، وثبت قلبك  
ولا تجعلن من لسانك سكاناً  
فإن كان لسان الإنسان كسكان السفينة  
فإن رب الجميع هو ربها.

فهل كان هناك عندما نصح السيد المسيح – عليه السلام – تلاميذه بقوله: «لا تفكروا في الغد»؟ أي صدى لتلك الحكمة المصرية القديمة في تلك الكلمات؟ إنه من المحتمل ألا يكون في مقدورنا قط الإجابة على هذا السؤال، غير أن حكم «أمينومبي» قد قدمت لنا مساعدة جوهرية في الكشف عن مدى انتشار التعاليم الخلقية المصرية القديمة فيما وراء شواطئ النيل وبخاصة في فلسطين. على أن أعظم الأجزاء انتشاراً من حكم «أمينومبي» قد تجاوزت فلسطين إلى مدى شاسع ولا تزال مستعملة بين ظهاريننا.

وقد أوضح الأستاذ «زيته» أن السطرين الغامضين في ظاهرهما، وهما الخاصان باختلاف اتجاه كلمات الناس وأعمال الله، لا يمكن أن يكون المقصود منهما سوى الفرق الشاسع بين كلمات الناس (أي مقاصدهم) وما يتلوها من أفعال الله – سبحانه وتعالى. وعلى ذلك تكون الترجمة ببعض التصرف هكذا: «الكلمات التي يتكلمها الناس تختلف في اتجاهها وأعمال الله تختلف في اتجاهها». وتكون المقابلة هنا على البديهة هي بين «كلمات الناس» و«أعمال الإله». وعندما يذكر أنهما «يختلفان» فإن المعنى المقصود يكون بداهة «أنهما يختلفان عن بعضهما». وعلى ذلك يكون لدينا هنا المثل العالمي في أقدم صورة له: «الإنسان يريد والله يفعل ما يريد».

وإن مثل ذلك الانتشار الواسع للرأي المصري القديم عن علاقة الله بالإنسان يفتح لنا ذلك الموضوع الواسع، وهو تأثير التطور الخلقي المصري القديم لا في تاريخ الإنسان القديم فحسب، بل في تاريخ المدينة الغربية أيضاً. ولما كان بحث ذلك الموضوع يجب أن تتتألف منه خاتمة هذا الكتاب، فيجب قبل أن نتناوله بالبحث أن نلقي نظرة قصيرة على المراحل الأخيرة من ذلك التفكير الخلقي المصري القديم قبل أن يحشر سكان وادي النيل إلى معمعة عاهليات البحر الأبيض المتوسط الآسيوية.

ذلك بأنه بعد سقوط العاهليات المصرية في القرن الثاني عشر قبل المسيح كانت قوى حياة البلاد الداخلية والخارجية قد اضمرلت وقدرت كل تأثير لها في إزكاء نار التفكير الخلقي مرة أخرى حتى يقوم بأي نشاط حيوي يسمى به إلى أكثر مما وصل

إليه، بل قد حل مكان ذلك ركود وجمود قاتلان لا يأبهان لشيء من عوامل النمو والنشاط، وكأنما اعترى حياة تلك الأمة التي كانت ممثلة نشاطاً وحيوية ذهول خامد؛ ولذلك نجد أن التطور الذي أعقب ذلك الأوان كان مجرد ظواهر رسمية آلية لا تتناول أي تقدم في التفكير والإنتاج العقلي، وكانت قوة الكهانة بصفتها ذات نفوذ سياسي قد جعلت الملك «تحتمس الثالث» في القرن الخامس عشر ق.م ينصب رئيس كهنة «آمون» رئيساً لجميع كهنة مصر في ذلك الزمان؛ أي إنه صار الرئيس الديني للدولة.

ومع أن هذه «البابوية الامونية» قد قاست عنفاً شديداً على يد «إخناتون» فإنها قد استردت فيما بعد كل ما فقدته، بل زادت عليه كثيراً حتى إن «رمسيس الثاني» سمح لوحى «آمون» أن يرشده في تعيين الكاهن الأعظم للإله؛ ولذلك كان من السهل في تلك الأحوال على الكاهن الأعظم لآمون أن يجعل منصبه هذا وراثياً.

ولما لم يكن في مقدور البلاد أن تقاوم تلك القوة السياسية الكهنية، التي كانت بمثابة دولة داخل الدولة، وكانت البلاد دائمًا فريسة لتعديها الاقتصادي، فإن مصر هوت بذلك إلى الانحطاط بسرعة، إلى أن صارت حكومة كهانة فقط، حتى إنه حوالي سنة 1100 ق.م سلم الفرعون صولجانه إلى رئيس القوة الحاكمة التي صارت وقتئذ هي حكومة المعبد.

وفي خلال التطور الطويل، الذي كان من جرائه استيلاء طائفة الكهنة على إدارة شئون العرش، لبست المظاهر الخارجية والرسمية للدين من حل الفخامة والأبهة ما لم تصل إليه من قبل أي قوة دينية في تاريخ الدين القديم؛ ولذلك فإن معابد ذلك العصر ستبقى دائمةً من أروع الآثار الباقية من العالم القديم.

والواقع أن تلك القصور «الإلهية» الضخمة قد رفعت من قيمة الشعائر الدينية الظاهرة إلى مستوى لم تتمتع به من قبل، لا في فخامة مبانيها فحسب، بل في معداتها العظيمة الرائعة أيضاً.

وقد صار آنئذ «آمون طيبة» وهو متوج بتاج من العظمة لم يسمع بمثله في بذخ الشرق فقط، في أيدي كهنته الماكرين، مجرد مصدر للقرارات السياسية والإدارية، بل إن الأحكام القضائية المعادة كان يصدر الفصل فيها بإيحاء من الإله، كما كان غير ذلك من أمور الوصايا والهبات خاصعاً كذلك لما يوحى به الإله، فكان الدعاء القديم الذي كان يبتهل به المظلوم إلى الإله «آمون» أن يستحيل بنفسه إلى وزير للرجل الفقير قد نفذ تنفيذاً حرفيًّا بحثاً، وأفضى إلى نتائج لم تكن في حسبان الذين قاموا بتأليف هذا الدعاء.

أما الدين بصفته قوة شخصية خلقيّة فقد بقي في قلوب الفقراء وحثالة الشعب من المُتدينين فقط، من أمثال أولئك الذين عثروا على أدعيتهم الناطقة بورع أصحابها وإيمانهم الشخصي على أحقر اللوحات المقدمة للنذر في جبانة «طيبة»، وهذه الألواح المذودرة، مجتمعة مع نصيحة «آني» وحكم «أمينموبي»، قد كشفت لنا عن روح عصر ساد فيه الورع الشخصي، وكان خاتمة تطور الآراء الخلقيّة عند قدماء المصريين، وكان ذلك بعد مرور بضعة أجيال من ألف السنة الأخيرة ق.م، وفي نفس الوقت الذي انهارت فيه المملكة العبرانية المتحدة، التي لم يقم بالحكم فيها غير ثلاثة ملوك ثم انقسمت إلى مملكتين. ومن المهم جدًا أن نلاحظ أن التطور الخلقي عند قدماء المصريين – كسائر عناصر ثقافتهم – قد وقف وانتهى أمره تقريبًا قبل بداية الحياة القومية العبرانية، بعد أن سار في تدرجاته نحو خمسة وعشرين قرناً.

وعندما انتقل ذلك الانحطاط المصري القديم الذي دام نحوًا من خمسمائة سنة إلى دور إصلاح ونهضة بعد سنة ٧٠٠ ق.م، كان عصر الابتكار والتجديد في النمو الباطني للدين والأخلاق قد مضى وقضى عليه قضاء أبدیاً.

فبدلاً من أن نجد نشاطًا فياضًا يبدو من تلقاء نفسه في شكل آراء ومظاهر جديدة، كما كان الحال في بداية كل تلك العصور العظيمة التي مرت بها البلاد، فإننا نجد أن مصر قد رجعت إلى الماضي للأخذ بما كان لها فيه من مجد تالد، وحاولت عن رغبة أن تصلح الحكومة وتعيدها إلى ما كانت عليه حال المملكة المنقرضة في تلك الأيام الخالية قبل أن تحدث عصور الإمبراطورية المصرية تلك التغييرات والتجديدات؛ إذ كانت مصر القديمة في نظر هؤلاء القوم – كما بدت لهم من خلال ضباب ألفي سنة مضت – صورة أسبغت عليها نعمة الكمال المثالي الذي سادها من قبل في عهد حكم الآلهة. ولا شك أن جماعة الرجوع إلى القديم، عند محاولتهم بعث الديانة والمجتمع والحكومة من جديد على الأسس القديمة، كان لا بد أن يعترضهم على الدوام ذلك التقلب الذي لا مناص من حدوثه – سواء أشعروا به أم لم يشعروا – بسبب أحوال الشعب الاجتماعية والسياسية والاقتصادية؛ فإنه لم يكن في الإمكان محظوظي السنة التي انقضت منذ عصر الأهرام، ولذلك كانت الأحوال الواقعية الجديدة تبدو صارخة من خلال ذلك الستر القديم الزائف الذي أحبطت به الشؤون الحاضرة. ولا عذر على حل تلك المعضلة، كان العلاج مماثلاً لما حاوله العبرانيون فيما بعد عندما وقعوا في مثل هذا المأزق، فنسب القوم للعناصر الجديدة كذلك ماضياً مجيداً سحيقاً، كما نسبت

كل مجموعة التشريعات العربية إلى سيدنا «موسى» — عليه السلام؛ وبذلك أنقذوا هذا الإحياء النظري.

فكتابات الأهرام الجنائزية القديمة — وهي ما نسميه «متون الأهرام» — بُعثت من جديد، وبالرغم من أنها لم تكن في الغالب مفهومة كانت تُنقش فوق التوابيت الحجرية الضخمة، وكذا «كتاب الموتى» الذي كان لا يزال يحدث في تأليفه بعض التغيير، قد ظهرت فيه آثار واضحة تنم على هذه الحركة. وفي مزارات المقابر أيضاً ذات الصور الجديدة نجد المناظر السارة المأخوذة من حياة الشعب في المستنقعات والمراعي وفي العامل ومرافق بناء السفن، وكلها صورة نقلت بدقة مدهشة عن المناظر المنقوشة في مقابر عصر الأهرام التي بنيت على هيئة المصاطب. وقد وصلت الدقة في نقلها لدرجة أن الباحث لأول وهلة كثيراً ما يشك في تاريخ الأثر الذي نقشت فوقه. الواقع أن شخصاً من رجال «طيبة» يدعى «آبا» أرسل فنانيه الرسامين إلى أحد القبور التي من عهد الدولة القديمة بالقرب من «أسيوط» لينقلوا عنه النقش التي يريدها في القبر الذي كان يعده لنفسه في «طيبة»، وكان كل السبب في ذلك أن صاحب القبر القديم كان يسمّي هو الآخر «آبا» أيضاً.

كذلك رأينا فيما تقدم في الفصل الثالث من هذا الكتاب أن «المسرحية المنفية» قد وصلت إلينا؛ لأن الفرعون الإثيوبي الذي وُجد في القرن الثامن ق.م. أخذته روح التقوى فأمر بإعادة تدوين كتاب قديم، كان مكتوبًا على برديه من عهد الأسر القديمة، باعتبار أنه من صنع الأجداد وأنه قد أكله الدود، فنقش على حجر من البازلت الأسود يوجد الآن بالمتحف البريطاني.

وهكذا جرى البحث وقتئذ بشغف عن الكتابات واللافائط القديمة المقدسة التي بقيت من عهد تلك الأيام الخالية، حيث كانت تجمع وفوقها تراب تلك العصور الماضية ثم تفرز وترتب. لقد صار الماضي القديم صاحب السيادة العليا، ولا شك أن الكاهن الذي كان يجد ذلك الماضي العتيق كان في الحقيقة يعيش في عالم من الخيالات، حيث لم يكن لكل ذلك أي معنى حيوي لأهل العصر الذي يعيش فيه. وبمثل ذلك كانت نفس الروح الرجعية في «بابل» هي السائدة، وقت أن كانت إمبراطورية «نبو خاد نزر» (بختنصر) هي الأخرى تقوم بحركة بعث جديد. كما سادت نفس تلك الفكرة أيضاً فيما بعد بين العبرانيين العائدين من المنفى، فكان العالم قد أخذ يطعن في السن، وكان القوم يتحدثون بولوع وشغف عن أيام شبابه الغابر. على أن هذا المنهاج الذي

كان يجري مجراه للاحتفاظ بالقديم هو بذلك التدين العتيد عند المصريين القدماء من حضيض إلى حضيض أبعد منه غوراً نحو الانحلال والجمود، حتى آل أمره إلى ما وجده عليه المؤرخ الإغريقي «هردوف» من مجرد شعائر ظاهرية جامدة وتقاليد كهنوتية لا حصر لها، كانت تؤدي بحق ودقة، اشتهر المصريون بسببها بأنهم أكثر شعوب العالم تمسكاً بالدين. غير أن تلك الشعائر لم تعد بعد تعبّر عن حياة باطنية نامية متطورة، كما كانت عليه الحال في تلك الأيام الخالية، وقبل أن تخمد الحيوية المبتكرة عند الجنس المصري.

هذا؛ وقد كنا ننتبع فيما تقدم على وجه عام نمو تلك الأفكار الخلقية عند ذلك الشعب المصري العظيم، الذي ظل يتتطور خلال مدة تناول على ثلاثة آلاف سنة تتنازعه فيها القوى الباطنة في ذلك الإنسان القديم مع العوامل المحيطة، حتى هيأت تصوره للقوى الإلهية وتكييفه لمقاييس السلوك البشري. فالإلهية كما كان يدركها الإنسان في كل مكان من العالم الشرقي القديم، هي من نتائج الخبرة البشرية، والأراء القديمة عن الإله ليست إلا تعبيراً عن أحسن ما أحس به الإنسان وتخيله ممثلاً في أرقى كائن تصوره. والواقع على ما أظن أن ما قصده «روبرت ج. إنجرسول» عندما قال في سخرية لاذعة: «إن أسمى عمل قام به الإنسان هو صنعه لإله أمين» هو قول — بالرغم من كل ذلك — صادق حتى الأعمق؛ فقد رأينا كيف وصل المصريون القدماء في تطوراتهم البطيئة إلى «إيجادهم للإله الأمين»، ونحن<sup>٩</sup> بدورنا قد حصلنا على إلهنا بالوراثة عن العبرانيين.

وقد وصلنا الآن إلى مركز يمكننا من الإجابة عن كنه تلك الوراثة للأفكار الخلقية والدينية. أهي من صنع وإنتاج المدنية العبرانية فقط؟ أم أن التاريخ يكشف لنا أن إرثنا الخلقي قد تكون إلى درجة عظيمة في عصر أقدم بكثير من العهد العبراني، وأنه قد انحدر إلينا على شكل إنتاج تألف من طائفة من المدنيات العظيمة، وعلى ذلك يعد أعلى وأسمى تعبير أنتجته الحياة الإنسانية القديمة برمتها؛ أي إنه يعد أسمى رسالة قام بتقاديمها إلينا والدنا «الإنسان القديم»؟

<sup>٩</sup> يريد بقوله «نحن» الغربيين.



## الفصل السابع عشر

# مصادر إرثنا الخلفي

لقد فحصنا بشيء من الإيجاز – في الفصول السابقة – أهم المصادر الأصلية التي تكشف لنا عن ظهور المبادئ الخلقية وتطورها في أفريقيا الشمالية الشرقية منذ منتصف الألف الرابع قبل الميلاد إلى أن انطوت مصر في غمار عاهليات البحر الأبيض المتوسط الآسيوية في القرن السادس ق.م. وعلى ذلك قد استغرق التطور الخققي الذي كشفت لنا عنه هذه الوثائق الأصلية مدة تقرب من ثلاثة آلاف سنة، وكان غربي آسيا في خلال تلك المدة الطويلة كذلك يتمضض بدوره هو الآخر عن طائفة من المدنيات العظيمة، كانت لها أهمية أساسية في مستقبل تقدم الجنس البشري. وأقدم تلك المدنيات هي المدينة البابلية، التي يمكننا الآن أن ننتبه نشأتها خلال بضعة القرون الأولى من الألف السنة الرابعة ق.م. ولقد أحرزت الحضارة البابلية بعض التقدم السامي في عالم الفن في خلال ألف السنة الثالثة ق.م؛ فإن استعمالها المبدع للصور الحيوانية المتباينة الأشكال في تركيب متزنة تكاد تنطق بما تمثله من مناظر القوة والحركة، قد أثر في الفن الزخرفي في جميع أدوار العالم التاريخية التالية لذلك.

وقد كان هذا الفن متأثراً تأثراً عميقاً بالأساطير العتيقة التي نشأت في غربى آسيا، ولا سيما البابلية منها، مما عَبر عنه الأدب المبكر أبلغ تعبير وظهرت له حيوية مدهشة، حتى صارت هذه الأساطير شائعة الانتشار إلى ما وراء تخوم «بابل» بمسافة بعيدة، وكانت ذخراً كبيراً لموضوعات الفن الزخرفي المبكر في غربى آسيا. على هذا النحو شقت أسطورة الطوفان البابلية طريقها متوجهة غرباً شطر البحر الأبيض المتوسط حتى انتشرت في سوريا وفلسطين، إلى أن فتحت في النهاية طريقاً لها إلى الأدب العبراني، ومن ثم وصلت إلينا عن طريق «العهد القديم»، وتوجد في جميع الأدب العبراني إشارات لتلك الأساطير، وبخاصة في الأناشيد الدينية التي نسميها «المزمير».

على أننا إذا استثنينا اهتمام الحضارة البابلية الأولى بالفن، نجد أن تلك الحضارة بقيت مادية محضة لدرجة مدهشة، وأنه إنما كان بعد ظهور المملكة الكلدانية (بابل الجديدة) في القرن السادس ق.م وما تبع ظهورها من سيادة الفرس بعد عهد «كورش»، أن كشف لنا البابليون عن نشاط ذهني بارز، حيث وضع فلكيُّهم العظام الأسس التي شاد عليها علماء اليونان فيما بعد علم الفلك.

وكان البابليون – بطبعهم – شعباً تجاريًّا على الأخص، وجلُّ اهتمامه منصراً إلى المعاملات وتنظيم شؤونها حسب القانون، وقد قال أحد علماء الإنجليز البارزين في التاريخ الآشوري<sup>١</sup> عن ذلك الشعب: «لم يوجد شعب آخر كان منتصراً على الدوام إلى طلب المال والحصول عليه ومنهمكَّا بكلياته في البحث وراء النجاح في هذه الحياة (أكثر من البابليين)». فقد كانت قافلاتهم وقافلات «الآشوريين» تتوجّل غربًا في آسيا الصغرى وسوريا وفلسطين من أزمان سحيقة ترجع إلى الألف الثالث ق.م، وكانت وثائق المعاملات المكتوبة بالخط المسمراري متداولة الاستعمال قبل سنة ٢٠٠٠ ق.م في آسيا الصغرى، كما كان استعمال تلك الكتابة المسمرارية في فلسطين أمراً مألوفاً ذاتياً عند حلول القرن الخامس عشر ق.م، وقد سرت بجانب هذه المعاملات البابلية التقاليد والقوانين التجارية التي كان التجار البابليون يسيرون على مقتضاها. وبعض هذه القوانين نفسها – مما انحدر إلينا عن طريق «قانون حمورابي» – كانت متداولة الاستعمال كذلك في فلسطين قبل عهد العبرانيين، ثم وصلت عن طريق «العهد القديم» إلى الحضارة الغربية، حيث يقابل للمرة الثانية، فوق مكتب دراسات المستشرق الحديث، القانون العبراني قوانين «حمورابي» البابلية. ولا شك في أن مثل نظام عطلة يوم السبت قد دب إلى الحياة الفلسطينية عن طريق مثل هذه الاتصالات العملية التي كانت تستند عليها المعاملات التجارية، فإنه سواء أراد رجل الأعمال الغربي الذي يعيش اليوم في الشرق الأدنى أم لم يرد، فإنه يتحتم عليه مراعاة السير في المعاملات التجارية حسب التقويم المتبع، فيما يختص بالأيام المقدسة التي لا يجري فيها بيع ولا شراء. ولا بد أن مثل هذه الحال هي ما كان يسير عليه التجار الفلسطينيون حينما كانوا يتعاملون مع التجار البابليين.

<sup>١</sup> راجع: Early History of Assyria, P. 338 by Sidney Smith, Keeper of the Department of Egyptian & Assyrian antiquities in the British Museum, Vol. I, New York 1928

وعلى ذلك نجد أن الفلاسفيتين لم يأخذوا عن البابليين شيئاً يذكر من معتقداتهم وأرائهم الدينية سوى ما يتعلق بالأوضاع الظاهرية والشعائر المرعية، أما العقائد الجوهرية المكونة لأركان الدين فلم يكن الأخذ عنها بمثل هذه السهولة. وقد تصور البابليون الأوائل آلهتهم ممثلة في القوى الطبيعية، وهم في ذلك مثل المصريين القدماء، فكانت أقدم معابداتهم من آلهة الطبيعة؛ ولذلك نجد في أنشودة عظيمة – كانت لا بد مستعملة في عبادة «سن» إله القمر في معبده بمدينة «أور» – أن مؤلفها الكاهن كشف فيها عن أصل عالم الطبيعة حيث رأى عفواً إله القمر يقوم بعمله، ثم يذكر أن عمل ذلك الإله ينتقل في الوقت نفسه إلى دائرة الشؤون البشرية. وهو في ذلك لم يسند إليه خلق كل الأشياء المادية فحسب، بل عزا إليه أيضاً تأسيس كل النظم البشرية – تأسيس الدولة – بما في ذلك من الحكومة والديانة الرسمية، وبخاصة حياة الشعب الخلقية، حيث يقول:

إن كلمتك يتولد منها الصدق والعدالة  
وعلى ذلك يتكلم الشعب الصدق.

وهذه الأنشودة الرائعة، بما تحويه من صورة سامية تتنطق بسؤدد إله القمر، بما في ذلك من إنشائه الحياة الظاهرة وصيانتها، تدل على أنه كانت توجد هناك عقول مفكرة بين الكهنة الذين كانوا يقومون بالواجبات الدينية الرسمية في «بابل» القديمة. على أنه من المؤكد أن الكاهن الذي ألف هذه الأنشودة لم يخصص منها غير جزء يسير جداً لسلطان القمر من الناحية الخلقية؛ فقد كان أكثر اهتمامه موجهاً لما لذلك الإله من السلطان الذي لا حد له على موارد البلاد المادية، ولذلك كان معظم الأنشودة منصرفًا إلى تلك الناحية من الصورة التي صورها لنا. فمن بين الثمانية والأربعين سطراً التي تشملها تلك الأنشودة لا يوجد إلا نحو سطرين – بل سطر واحد على وجه التأكيد – خصصه ذلك المؤلف الكاهن «للصدق والعدالة». والأنشودة هي كما يأتي بعد حذف بعض سطورها:

أيها الأب الرحيم الشقيق  
الذي في قبضته<sup>٢</sup> حياة الأرض قاطبة

<sup>٢</sup> يلاحظ أن عدم انسجام ضمائر الأفعال في القصيدة موجود في الأصل.

أيها رب، إن الوهيتك كالسماء العالية:  
نهر عريض مفعم بالأثمار  
هو الذي يخلق الأرض ويؤسس المعابد  
ويسمّي أسماءها  
والوالد الذي يلد الآلهة والناس  
ويجعل المساكن تقام وينشئ القرابين  
وهو الذي يدعو الملكية ويعطي الصولجان  
ويحدد ما هو مقدر للإنسان في الأيام البعيدة  
وهو الأمير ذو البطش لا يرى ما في قلبه الفسح أي إله  
... ... ... ...

والرب الذي يقرر حكم السماء والأرض  
والذي لا مبدل لأمره  
والقابض على النار والماء والمرشد للمخلوقات  
الأحياء، فمن ذلك إله الذي يعادلك؟  
من معظم في السماء؟  
إنك أنت وحدك معظم  
ومن معظم فوق الأرض؟  
إنك أنت وحدك معظم

وحينما يتعدد صدى كلمتك في السماء فإن آلة العالم العلوى يسجدون لك  
وحينما يتعدد صدى كلمتك فوق الأرض فإن آلة العالم الدنبوى يقبلون الأرض لك  
وحينما ترتفع كلمتك إلى عاليين كالهواء فإنها تجعل المراعي تنموا وعيون الماء تغزر  
وحينما تنزل كلمتك إلى الأرض فإن الكلأ يخرج شطأه  
وكلمتك تصير الحظائر بما فيها من قطعان سمينة  
وتنشر المخلوقات الحية  
وكلمتك يتولد منها الصدق والعدالة، وعلى ذلك يتكلم الناس الصدق  
وكلمتك السماء العلا، والأرض المستورة التي لا يخترق حجبها نظر  
ومن يفهم كلمتك؟ ومن يضار بها؟

أشمل بنظرك بيتك! انظر إلى مدینتك! انظر إلى «أور».٢

فنجد في هذه الأنشودة طموحًا دينيًّا في مستوى عالٍ، لا بد أنه كان قد أحدث تأثيرًا واسع النطاق في آسيا الغربية. الواقع أن هذه الأنشودة تذكرنا بالزمامير العبرانية، مع أنها ترجع إلى ما قبل ظهور الدين العبراني بزمن بعيد. وعلى أية حال فإن مهمتنا الخاصة هنا لا شأن لها بالدين على وجه عام، بل تتعلق خاصة بالأراء والمبادئ الخلقية. وإنما الذي كانت تشتمل عليه الحياة البابلية من المبادئ الخلقية؟ وما الأفكار الخلقية التي تركها لنا البابليون؟

والواقع أن فن النحت عندهم لا يمدنا بأي برهان محسوس على براعتهم في رسم الصور الإنسانية، وهو دليل على قلة اهتمامهم بالتعبير عن أخلاق الإنسان عن طريق الرسم أو بتصوير الملائكة البشرية، ذلك بأنهم لم يهتموا بالتفكير في الفروق بين مختلف أنواع الأخلاق كما تبرز لنا عندما نقابل بين حياة الطيبين وحياة الأشرار، والدليل الذي يلفت النظر لتلك الحالة العقلية هو عدم معرفتهم شيئاً عن المحاكمة في عالم الآخرة فيما بعد الموت، فكل الناس عندهم، الطيب والخبيث، كان مرجعيهم إلى «شول» الذي هو نفس المثلوي السفلي المظلم للجميع.

وبالرغم من ذلك فإن شعب بابل قد تقدم في معتقداته فصار يؤمن بأن «شمامش» إله الشمس، الذي يمثل عندهم إله العدل — كما كانت الشمس تمثل إله العدل عند المصريين القدماء — كان يبغض السلوك الذي لا ينطوي على المودة. وهذا المذهب قد عبر عنه في أنشودة «لشمامش» جاء فيها:

يا شمامش، أنت الذي لا يفلت من شباكك شرير  
ولا يفر من فخك خاطئ

أما من يحيث في يمينه فإنك تعجل له العقاب  
ومن لا يحترم كل مقدس فلن يستطيع الفرار منك  
شباكك العريضة مطروحة لمن يقترف الشر  
ولمن يرفع بصره إلى زوجة رفيقه ...

٢ نقلاً عن: Hugo Gressman, altorientalische Texte zum Alten Testament P. P. 241-242 .(2<sup>nd</sup> enl. Berlin, 1926)

إذا أشهرت سلاحك عليه فلا منجي له  
فإذا وقف أمام المحكمة فليس في استطاعة أحد مساعدته ولو كان والده  
وليس هناك من يعارض كلمة القاضي حتى إخوته  
 فهو يحبس في فخ نحاسي لا مناص له منه  
 وأما من يضم السوء فإنك<sup>٤</sup> تحطم قرنه  
 ومن يتحيز إلى المسيطر فإن الأرض التي تحت قدميه تميد به

... ... ...

والقاضي الجائر تجعله يشاهد الإغلال  
 ومن يقبل الرشوة ويلتوى في الحق  
 فإنك تتقله بالعقاب  
 أما من يأبى الرشوة ويتحيز إلى جانب الضعيف  
 فإنه يدخل السرور العظيم على «شماش» ويعيش طويلاً  
 والقاضي الحذر الذي يقضي بالعدل  
 يعد لنفسه قصراً ويكون مثواه مقراً ملكياً ...  
 كمثل ماء الينبوع الأبدى فيه بذرة لا تنفذ  
 لمن يعمل بتقوى وطيبة ولا يعرف الغش ...  
 أما المرء الدني العقل فإنه يسجل (على نفسه) ذلك بالقلم  
 أما الذين يرتكبون الشر فإن بذرتهم لا بقاء لها.

فنجد في هذه الأنشودة مبدأ الجزاء الحسن للرجل الفاضل والعقاب للمذنب، مع الاعتراف بالصفة الاجتماعية للأخطاء. غير أن مثل هذا الاعتراف لم يُسْدِ تيار الحياة العريض في «بابل»، ولم تميز به الآراء المتبعة في أنحاء الأدب البابلي عن كنه الشر، ومع أن المزامير البابلية الخاصة بالتوبه يستشهد بها عادة على أنها تعبر عن شعور البابليين المرهف من جهة الخطيئة، فإنه يتضح منها في الحقيقة، أنها لا تحتوي على أي بيان يدل على أن الخطيئة هي ضد المجتمع الإنساني.

<sup>٤</sup> نقلاً عن: A. Ungnad, Die Religion der Babylonier und assyrier, PP. 187-188

وقد لاحظ الأستاذ فستر مارك Wester marck<sup>٥</sup> بنظر ثاقب أنه لا يوجد في أي «زممار» معروف لنا من التي وضعت للتوبه أية دلالة على أن فكرة الخطيئة فيها تشمل الذنوب التي ترتكب ضد بني البشر، فقد كان شعور البابليين أن الذنوب لم تكن إلا مجرد تعدد ظاهري على حقوق الإله، وقد لا يكون فيها في الواقع ما يدعوه إلى غضب الإله. وتدل مزامير التوبة صراحة على أن العاقبة الوخيمة التي يتضرع المذنب بحرارة للنجاة منها لا يرجع سببها إلى سخط الإله على الأخلاق الشريرة، بل كانت ترجع — كما لاحظ الأستاذ «فستر مارك» — إلى «اللعنات التي كان يصبهها على المذنب من حرق به الضر». وهذا الاستنتاج يتفق تمام الاتفاق مع ما لوحظ بوجه عام من أن المبادئ الخلقية عند الشعب البابلي — وهي التي لم نرَ إلى الآن ما يدل بصفة قاطعة على نموها وتطورها — لم تكن من العناصر الجوهرية في حياة الشعب أو حياة حكامه. وهذه الحقيقة تتضح لنا صحتها — بصورة بارزة — من قانون «حمورابي» الشهير، الذي وردت فيه الجرائم والأحكام مدرجة حسب الدرجات الاجتماعية التي يشغلها المتخاصرون أو المذنبون، فكان الرجل صاحب المنزلة السامية ينال فيه رعاية ظاهرة أكثر من الرجل الوضيع الأصل.

وقد رأينا فيما سبق أن الحكماء المصريين الأقدمين ووجهاء القوم كانوا دائمًا يكررون ذكر عدم اكتراهم للفوارق الاجتماعية بين طبقات الناس؛ فقد جاء في قول أحدهم: «إني لم أرفع من شأن العظيم على الوضيع». وهو تعبير يدل على الرجل صاحب المكانة العظيمة ومقارنته بمواطنه «المعتاد»، وبالنص الحرفي «الرجل الصغير». والواقع أن المنزلة الاجتماعية أو المرتبة العالية لم تعط المصري القديم أية ميزة في نظر القانون. ونذكر بهذه المناسبة ما أوردناه فيما سبق من أن الفرعون قد نبه وزيره الأكبر إلى أن واجبه يقضي عليه: «بألا يُظهر احترامه للأفراد بصفة كونهم أمراء أو مستشارين..». أي إن هذا المبدأ كان من صلب دستور الدولة المصرية قديمًا، أما عند البابليين فكانت العدالة الاجتماعية التي هي بعينها الأساس الذي يقوم عليه الرقي الخلقي، ناقصة جدًا، بل معدومة بالمرة، وعلى ذلك لم تساهم مدنיהם مساهمة جوهرية في تاريخ آسيا الغربية الخلقي.

<sup>٥</sup>. انظر: Vol. II, PP. 702-703

وهناك مصدر آخر يمكن اعتباره من أمثل تلك المؤثرات في تاريخ آسيا الغربية المبكر — ويجب علينا أن نعيده التفاتاً حتى في مثل هذه النظرة العاجلة — وهو يُستمد من الشعور الخلقي السامي عند الحيثيين، وبين أيدينا الآن قطع من قوانينهم. وإن أبرز مثالٍ ذكره في هذا الشأن ما نراه من تقديرهم للمسؤولية الأخلاقية في الالتزامات الدولية التي أقرها أحد الملوك الحيثيين في القرن الثالث عشر، حيث يعترف هذا الملك بهجوم — لا مبرر له — قام به ضد الدولة المصرية في عهد «رمسيس الثاني». ولما كان هذا الملك يشعر بالخطأ الخلقي الذي ارتكبه، فقد نسب الوباء الذي كان شعبه يعانيه إذ ذاك إلى غضب إلهه عليهم بأن أرسل عليهم هذا الوباء بمثابة عقاب على تلك الخطيئة التي ارتكبها. كما يلاحظ أيضاً نمو شعورهم بالحق والاعتدال في الصورة المنقحة من القانون الحيثي التي أحدثها الملك «خاتشيل» وجعلها أكثر رأفة من قبل، حيث قد قابل الملك ذلك التنقح بالصرامة التي كان عليها القانون القديم المعمول به قبل حكمه. وقد بقي لنا من هذا القانون نحو ٢٠٠ فقرة، وهي تكُون جزءاً كبيراً منه، مدونة على لوحات من الطين.

ومما تجدر بنا ملاحظته أن الحيثيين كانوا قد جعلوا العقوبات القانونية مدرجة حسب المركز السياسي الذي يشغله المذنب، فكانت تخفّ وطأة العقاب إذا كان الجرم من أهل البيئة المحلية، فيكون أقل من العقاب الذي يوقع على أحد رعايا الحكومات المجاورة.<sup>٦</sup> على أنه لا يزال أمامنا مقدار عظيم من الحفائر والأبحاث التي لا بد من درسها وإتمامها قبل أن تكون لدينا المعلومات الواافية عن كنه المدنية الحيثية، وإلى أن يتم ذلك، تشير الدلائل إلى القول بأن الحيثيين كان لهم بعض التأثير في التقدم الخلقي في آسيا الغربية، على أنه من المهم أن نلاحظ هنا أن المدنية الحيثية بقيت ضئيلة التأثير إلى أواخر الألف الثاني قبل الميلاد، وهو وقت متأخر بالنسبة إلى تاريخ المدنية الشرقية القديمة.

وقد اتصل العبرانيون خلال أسرهم في الشرق — وهم في مرحلة متاخرة من مراحل تقدمهم الديني — اتصالاً وثيقاً بالمدنية الفارسية ووقفوا على الكثير من ديانة «زروستر». ومذهب «زروستر» هذا مذهب مزدوج يدعى كل إنسان أن يقف إلى جانب قوة من اثنتين؛ فإما أن يملأ روحه بالخير والنور، وإما أن يخلد إلى الشر والظلمة.

<sup>٦</sup> لقد بقي الحال عندنا في مصر على العكس من ذلك إلى أن محيت الامتيازات الأجنبية.

وقد مثلت هذه القوى جميعها في كائنات حية، وأية طريقة منها يسلكها الإنسان لا بد أن ينتظر بعد موته حساباً عنها في عالم الآخرة، وإن ظهور فكرة الحساب في الآخرة – وهو شيء لم يعرف في آسيا الغربية قبل «زروستر» – قد أوجد نظرية قوية أن «زروستر» قد أخذ الكثير من ديانته عن الديانة المصرية القديمة.

وبعد فوات ستة أسابيع على كتابة البيان المتقدم – وكان تحت الطبع بالفعل – كنت قائماً لأول مرة بين الدمن الضئيلة الباقية من قصر «كورش» الأكبر، وهو واقع على مسيرة أقل من نصف ساعة من قبره في «بازارجاده» Pasargadae، ولم يبقَ من هذا المبني (الذي كاد أن يختفي) إلا عمود مربع أو عمودان من الأحجار كانا لا يزالان قائمين، منقوشاً عليهما بالخط المسماري باللغة الفارسية القديمة العبارية الموجزة الآتية: «أنا «كورش» [قد أقمته]». وأحد هذين العمودين عبارة عن قائمة باب ولا يزال ظاهراً فوقه نقش بارز يمثل صورة إنسان طويل القامة – في شكل أحد أنصاف الآلهة له زوجان من الأجنحة المنتشرة في وضع رائع – كأنه واحد من سلالة الملائكة المذكورين في التوراة. وقد عرفتُ فيه نقشاً رأيته من قبل في بعض المطبوعات،<sup>٧</sup> غير أنني حققت النظر بدقة فيما كان متراكلاً من النقش ظهر لي في الحال شيء لم يسبق أن جذب نظري من قبل قط؛ ذلك أن رأس تلك الصورة المجنحة كان يعلوها تاج «أوزير» إله الحساب المصري في عالم الآخرة عند قدماء المصريين، ولمثل هذا الرمز دائمًا أهمية في الفن الشرقي القديم؛ فهذا النذر (بحساب الآخرة) ذو الجناحين، بقي قائماً في مدخل قصر «كورش» نحو ٢٥٠٠ سنة، وكل زائر دخل القصر كان يشاهد لابساً تاج الحساب لعالم الآخرة عند قدماء المصريين، وعلى ذلك يكاد يكون من الأمور التي لا شك فيها أن المحاكمة الزردوستورية في الآخرة مأخوذة عن قدماء المصريين، كما أخذ الفرس الكبير غيرها في العمارة والفن عن المصريين القدماء.

---

Friedrich Sarre, Die kunst des alten Persien (Berlin, 1922). Friedrich Sarre انظر الكتابين:  
& Ernst Herzfeld, Iranische Felsreliefs, Tafel XXVIII & PP. 155–165 (Berlin, 1910)

وبعد أن غادرتُ بلاد الفرس كتب إلى الأستاذ «أرنست هرزلد»<sup>^</sup> Ernest Herzfeld في تقرير عن أعماله في الآثار الفارسية القديمة أنه كان ينقل نقشاً طويلاً، لم تكن قد نُشرت بعد، على واجهة قبر الملك «دارا الكبير» وأن هذا النقش يحتوي على بيان خلقي، وعلى المثل الأعلى للسلوك، فيقول «دارا» مثلاً:

لقد أحببت الصواب، وأما الخطأ فلم أحبه.  
وكانت إرادتي عدم ارتكاب أي ظلم ضد أية أرملة أو يتيم.  
ولم تكن إرادتي أن يتحقق ظلم باليتامي أو الأرامل.  
ولقد عاقبت الكاذب عقاباً صارماً.  
وأما الذي يكُنْ فإنيكافأته مكافأة حسنة.

ويجب علينا أن ننتظر نشر النص الكامل لهذه الرسالة الجديدة المدهشة التي جاءتنا من الملك «دارا الكبير»، غير أنه من المدهش أن المقتطفات التي أرسل بها إلى الأستاذ «هرزلد» يشبه رنينها في الأدنى صدى التعاليم الاجتماعية التي نطق بها الحكماء المصريون القدماء، هذا ولدينا الآن الأدلة الوافرة على أن التطور الديني الذي أحرزه العبرانيون بعد عودتهم من المنفى (في بابل) كان متاثراً بتعاليم «زروستر»، وأنه يجب لذلك أن نضيف إلى المؤثرات الدولية التي تعرضت لها الأخقيات العبرانية، التعاليم التي جاء بها هذا النبي «الميدي الفارسي» العظيم «زروستر».

وكان قد نما قبل ظهور الملكية العبرانية في أواخر القرن الحادي عشر، مجموعة كبيرة من الأمم المتحضرّة على طول الطرف الشرقي للبحر الأبيض، تقع بين بلاد الحيثيين شمالاً وتخوم مصر جنوباً. والأرجح أن أهم هذه الشعوب من وجهة تاريخ المدنية هم الفينيقيون، وقد كانت بعض العناصر الهامة في المدنتين البابلية والمصرية القديمة عاملًا جوهريًا في تكيف الحياة والثقافة في مدن الساحل الفينيقي الظاهرة التي كانت تتالف منها المراكز التجارية الفينيقية، ومن ثم كان من السهل أن تدخل

<sup>^</sup> الأستاذ «أرنست هرزلد» هو مدير حفائر البعثة الفارسية التي أوفدتها المعهد الشرقي Oriental Institute التي تقوم الآن بأعمال الحفر في قصور برسبيولييس، وفي مقابر أباطرة الفرس المجاورة الواقعة في «نخشى رستم» Nakhsh Rustum وموقع آخر بالقرب من مدينة «برسيبولييس» Persepolis.

هذه الخيوط الأجنبية في نسيج ثوب الحياة العبرانية. وعلى أية حال فنحن لا نعلم شيئاً تقريباً عن نوع التطور الخلقي عند الفينيقيين.

وأما في بلاد فلسطين التي احتلها العبرانيون فيما بعد، فإن الكنعانيين، الذين كانوا يسكنون هذه البلاد قبل العبرانيين، كانوا قد اجتازوا مرحلة من النمو المتحضر تبلغ أكثر من ألف سنة حينما غزا العبرانيون البلاد.

وقد عرفنا من النقوش التاريخية البابلية والمصرية القديمة، وكذلك من الحفائر الأثرية، شيئاً كثيراً عن هذه المدينة الفلسطينية الراقية النامية السابقة لعهد العبرانيين، كما أنه كان للثقافة البابلية – كما ذكرنا – من قبل أثر هام خالد في فلسطين الكنعانية، وعن طريق الكنعانيين – بوجه خاص – وصل أثر البابليين في الفن والأدب والدين إلى العبرانيين. يضاف إلى ذلك أن هذا الإقليم كان منذ زمن بعيد واقعاً تحت نفوذ الحضارة المصرية القديمة؛ فقد بدأ المصريون يسيطرهم على الساحل الفينيقي قبل أن يطأ العبرانيون فلسطين بأكثر من ألفي سنة؛ إذ اقتحمت الجيوش المصرية فلسطين قبل سنة ٢٥٠٠ ق.م، ولما فتح الفراعنة المصريون آسيا الغربية ووصلوا في فتحهم إلى نهر الفرات في خلال القرن السادس عشر ق.م، بقيت فلسطين مستعمرة في أيديهم أكثر من أربعة قرون. والواقع أنهم حكموا فلسطين مدة قرنين بعد دخول العبرانيين فيها، وبذلك بلغت المدينة الكنعانية مرتبة سامية في القرون التي احتلتها فيها مصر، فلما غزاها العبرانيون كانت قد صبغت مراراً وتكراراً بالعناصر المصرية.

وكان من نتائج ذلك أن العبرانيين حيثما دخلوا فلسطين صاروا على اتصال مباشر بتلك الحضارة الكنعانية المركبة، التي أنشئ معظمها من العناصر البابلية والمصرية القديمة معًا، هذا فضلاً عن أن تلك المدينة الكنعانية، بمرورها في تجارب اجتماعية طويلة، كسبت كذلك عناصر ثقافية كثيرة من صنع الكنعانيين أنفسهم. والواقع الذي لا شك فيه أن اللغة التي وجدها العبرانيون الفاتحون، وهي اللغة الكنعانية لغة البلاد وقتئذ، قد اتخذها العبرانيون أنفسهم لغة لهم، وهي التي انحدرت إلينا فيما بعد في ثوب اللغة العبرانية التي كُتبت بها التوراة. ومما يؤسف له أننا لا نعرف شيئاً يذكر عن التاريخ الخلقي لذلك الشعب قبل الغزو الإسرائيلي.

وبتلخيصنا لموقف فلسطين من نواحيه المختلفة، نرى أن تلك البلاد من الوجهة الجغرافية تقع على جسر طبيعي ضيق بين البحر الأبيض المتوسط من جهة والصحراء العربية من جهة أخرى، وهو جسر يقع بين قارتين طالما اتّخذ طريقاً عاماً لربط أفريقيا بآسيا منذ عهد ما قبل التاريخ.

أما من الوجهة السياسية فإن فلسطين كانت قديماً كما هي الآن: كرة قدم دولية. وأما من الناحية الثقافية فإنها — كما أوضحنا الآن — كانت داخلة ضمن الإقليم التجاري الذي طالما كانت المعاملات البابلية تسيطر عليه، كما كانت في الوقت نفسه تقع مباشرة في ظل صرح المدنية المصرية العظيمة، فالقوم الذين استقروا في أرض فلسطين لم يجدوا أنفسهم في وسط حضارة قديمة تكونت بالإقليم نفسه ومصبوغة إلى حد كبير بالصبغة المصرية القديمة فحسب، بل كانوا يطلون أيضاً على مدنينيات أخرى منها بكثير على كلا الجانبيين في آسيا وأفريقيا، فمن هذه البيئة الدولية البعيدة الأثر بالشرق الأدنى الذي كان يضم فلسطين بين جوانحه نشأت تلك الأفكار الخلقية التي غذت العالم الغربي في النهاية بالأراء الخلقية السائدة فيه الآن؛ إذ وصلت إلينا عن طريق بقايا الأدب العربي، وهو الذي كانت محتوياته الخلقية كما أسلفنا بعيدة كل البعد عن أن تكون من أصل عرباني محض.

ومن الحقائق المدهشة أن يكون ذلك الإرث الخلقي العظيم قد وصل إلى المدنية الغربية من شعب خامل الذكر سياسياً متزوًّ في الركن الجنوبي الشرقي من حوض البحر الأبيض المتوسط، فإن هذا الشعب لم يقم له نظام قومي خاص به إلا منذ العشر أو العشرين سنة السابقة لعام ١٠٠٠ ق.م، ولم يبق أمة موحدة إلا نحو قرن واحد على أكبر تقدير، وعلى إثر انحلال تلك الدولة الصغيرة نجد أن الجزأين اللذين قاما على تراثها ظلا يكافحان البقاء، فاستمر أحدهما مدة قرنين تقريباً، وأما الجزء الآخر فإنه بعد أن مكث مدة قرن وربع قرن من سقوط الجزء الأول قضاها في حياة قلقة شبه مستقلة، تداولته فيها أيدي ممالك الشرق العظيمة قديماً، قد حاق به كذلك الفناء التام بعد سنة ٦٠٠ ق.م بزمن قليل. بذلك تكون حياة العربانين القدامى القومية المستقلة — أو حياة جزء منهم — التي بدأت لأقل من ثلاثة سنين قبل عام ١٠٠٠ ق.م، قد مكثت حوالي أربعة قرون وربع قرن، وختمت في باكورة القرن السادس ق.م؛ أي إن هذا العهد من الحياة العبرانية القومية قد وقع بأكمله تقريباً في النصف الأول من ألف السنة الأخيرة قبل الميلاد المسيحي. وفي تلك الفترة كان تقدم الثقافة في مصر وفي بابل قد نصب معينه، وصار يعد خبراً من أخبار التاريخ القديم.

وإنه لن المستحيل علينا طبعاً أن نضمّن هذا الكتاب المحدود الحجم التاريخي والخلقي للعربانين القدامى حتى ولو بطريق التلخيص، على أن مهمتنا في هذا الكتاب تضطرنا إلى الكشف عن العوامل الأجنبية الهامة التي عملت في التطور الخلقي

عندهم. ولكي نتمكن من القيام بذلك يجب أن نعيد إلى ذاكرتنا بعض الحقائق البارزة في التاريخ العربي، إذا كنا نريد حقاً معرفة العناصر الأجنبية في التطور الخلفي العربي.

كان ظهور العربانيين لأول مرة في ميدان التاريخ في خطابات «تل العمارنة» التي يرجع تاريخ أقدمها إلى ما بعد سنة ١٤٠٠ ق.م بقليل؛ أي في عهد يسبق بكثير أي أدب عربي وصل إلينا.

وهذه الخطابات المسماوية تكشف لنا عن وجود جماعات من العربانيين الرحّل كانوا ينزعجون إلى فلسطين، التي كانت وقتئذ تحت سيطرة مصر، حيث كانوا يدخلون هناك في سلك الجنود المرتزقة، ولا نعرف من شأنهم بعد ذلك شيئاً مدة قرنين من الزمان، إلى أن كان وقت ذلك الأثر المصري الذي أقامه في «طيبة» (الأقصر) «منبتاح» بن «رمسيس الثاني» قبل سنة ١٢٠٠ ق.م بنحو عشر سنين أو عشرين سنة، فقد حفظت لنا فيه أنشودة نصر نجد فيها ذلك الملك يفتخر بقوله: «وإسرائيل قد دمرت وبذرتها محيت..».

وقد كان ذلك الحادث في «عهد القضاة»<sup>٩</sup>، وقت أن كانت الحياة العربية القومية لا تزال خاملة لا تكاد تعرف شيئاً من الحكم المركزي أو النظام القومي، فقد كان العربانيون لا يزالون متاثرين كل التأثير بحياة القرون الطويلة التي قضوها في الرعي وتلمس الكلأ على حدود الصحراء قبل أن يدخلوا فلسطين، فكانوا لا يزالون متৎسين بالعادات الساذجة المتبريرة الشائعة بين قبائل الصحراء، بل ببعض التقاليد القريبية من الوحشية التي تلازم الحياة الفطرية، مثل ذبحهم الولد البكر قرباناً لإله القبيلة. وهذه الآلهة المحلية قد تكون مثل الشيطان الرجيم الذي كان في ظنهم يسكن فوق قمة الجبل أو عند غدير الماء، على غرار جنّي الليل المعتم الذي صار عليه «يعقوب» – عليه السلام – عند غدير «جابوك» حتى أجبره على الفرار فزعاً قبل انبثاق الفجر.

ومثل هذا الجنّي المحلي كان يطلق عليه في الصحراء الواقعة جنوبى «يهودة» اسم «إيل»، وهذا اللفظ ليس اسم علم، وإنما هو الكلمة السامية القديمة التي كانت تطلق على أي إله محلّي. وقد انحدر إلينا في اسم «إسرائيل»، وهو الاسم الذي أطلقه

<sup>٩</sup> انظر سفر القضاة من الكتاب المقدس (التوراة).

على «يعقوب» الكائن الذي صارعه، وقد بقي لنا كذلك في طائفة من الأسماء مثل «ميخائيل»، ومعناه «الذي يشبه الإله». وفي الأنهاء الشمالية من «كنعان» كانت الآلهة المحلية عند الكنعانيين تسمى «بعولاً» أو «أرباباً».

ومن الواضح أن بعض العبرانيين الرحّل كانوا قد استعبدوا بعد لجوئهم إلى مصر في زمن قحط حدث عندهم، وقد قام من بينهم عراقي امتاز بحسن سياسته وقوته قيادته البارعة، ونصب نفسه عليهم وخلصهم من العبودية، وبذلك صار يعد أول قائد عراقي عظيم وصل إلينا اسمه.

ومن المهم أن نلاحظ أن «موسى» — وهو اسم ذلك القائد — كان اسمًا مصرىًّا، بل هو نفس الكلمة المصرية القديمة «مس» ومعناها «طفل»، وهي مختصرة من اسم مركب كامل كالأسماء «أمن مس» ومعناه «آمون الطفل» أو «باتاح مس» ومعناه «باتاح طفل». وهذه الأسماء المركبة نفسها هي الأخرى مختصرات للتركيب الكامل «آمون (أعطي) طفلًا» أو «باتاح (أعطي) طفلًا». وقد لقي اختصار الاسم إلى كلمة «طفل» قبولًا منذ زمن مبكر؛ إذ كان سريع التداول والتناول بدلاً من الاسم الكامل الثقيل.

على أن الاسم «مس» (طفل) نجده كثير الانتشار على الآثار المصرية القديمة، ولا شك في أن والد «موسى» كان قد وضع قبل اسم ابنه اسم إله مصرى مثل «آمون» أو «باتاح»، ثم زال ذلك الاسم الإلهي تدريجيًّا بكثره التداول حتى صار الولد يسمى «موسى».

على أن ما أظهره «موسى» من الحذق في القيادة مع الشجاعة والمهارة في تخليص شعبه من العبودية الأجنبية، وكذلك حادثة التخلیص نفسها التي صاحبتها بعض الكوارث الطبيعية التي قاست على الجيش المصري المقتفي لآثار «موسى» ومن تبعه، كل ذلك لقي مكانة لا تمى في المعتقدات العبرانية وجعل للعبرانيين إرثاً أصلياً من الفخار كان هو أقدم الأسباب التي أَلْفَت بينهم وجعلت منهم أمة واحدة.

وفي خلال مرحلة مبكرة من مراحل تلك الأحداث تخلَّف «موسى» في الصحراء جنوبى فلسطين عند قبيلة من القبائل البدوية التي تعرف بأهل «مَدِينَ»، وكان مُكْتُنِّه

هناك كثيراً؛ وبخاصة مع أحد خدامهم المقدسين الذي يدعى «شعيب» Jethro، حتى إنه عرف منه شيئاً عن إلههم المحلي «يهوه». <sup>١٠</sup>

وهذا الإقليم المتد من «سيناء» شملاً، وبخاصة على طول الأخدود العظيم الذي نتج فيه «البحر الميت» ووادي نهر الأردن، تتوافر فيه البيانات الجيولوجية الدالة على وقوع ثوران بركاني حديث نوعاً. ولا شك في أن الرواية العبرانية التي ذُكرت في سفر التكوين (١٩: ٢٣-٢٨) عن تخريب «سدوم» و«عمورة»، وهما مدینتان كانتا في تلك البقعة، «بالنار والكبريت» من السماء ليست إلا إشارة مبهمة عن حدوث انفجار بركاني لم تنس ذكره القبائل المحلية في العهد العبراني المبكر.

وقد صحب خروج العبرانيين من مصر خوارق جاء وصفها في كتاب العهد القديم، لا شك في أنها ذات صبغة بركانية، فالمظهر الغريب الذي ظهر به «يهوه» في صورة «عمود نار» أو «عمود من دخان»، ثم تجلّيه فوق «طور سينا» نهاراً محدثاً «للرعد والبرق والسحب الكثيف»، هي بالباءة ظواهر بركانية، وعلى ذلك كان من المعترض به منذ زمن بعيد أن «يهوه» ليس إلا إلهًا محلياً للبراكن، وكان مقره المختار «طور سينا»، ولكن العبرانيين تخلوا بتأثير من «موسى» عن آلهتهم «إلوهيم» <sup>١١</sup> القدامي واتخذوا «يهوه» لهم إلهًا واحداً.

على أنه لا بد من باعث آخر دعا إلى ذلك الانقلاب العظيم أقوى من تأثير «موسى» قائدتهم الكبير، فمن الواضح أن التخلص من النير المصري كان مصحوباً ببعض الظواهر الرهيبة التي عزّيت إلى بطش «يهوه» الشديد، وإن الرأي القائل بحدوث انفجار بركاني في «سينا» حينما ضاق الخناق على العبرانيين في خروجهم يجد من الأسباب ما يبرره؛ إذ يمكن أن نفترض أن الزلزال الذي صحب ذلك الانفجار، وموجة المد التي نتجت عن ذلك، هما اللذان أفضيا إلى ابتلاء الجنود المصريين الذين كانوا يتعقبون أثر القوم الفارين.

<sup>١٠</sup> وقد أدى ازدياد تقدير هذا الاسم عند اليهود إلى أنهم لفظوا بكلمة عبرانية تدل على «رب» بدل الكلمة «يهوه»، وهذا الاستعمال أدى في النهاية إلى فقدان النطق القديم لكلمة «يهوه» وصارت حروفها الأربع الساكنة «ي ه ف ه» تلفظ بإضافة الحركات التي تستعمل مع الكلمة «رب» في العربية، وبذلك أصبحت الكلمة «يهوه» تلفظ جهوفه (يهوفاه)، وهو صورة لهذا الاسم ليس له أصل قديم قط.

<sup>١١</sup> جمع الكلمة «إيل» هو إلوهيم.

ومهما يكن من أمر فإن الاعتقاد بأن العبرانيين عندما دخلوا منطقة «يهوه» الواقعة بالقرب من جبل سينا نجاهم هو ببعض المظاهر العظيمة لقوته وعطفه، قد احتل مكانة ثابتة في المعتقدات العبرانية المأثورة، وحينما أقيمت محراب ذلك الإله بعد مضي زمان طويل على ذلك في «بيت المقدس» صوره عباده من الإسرائييليين بأنه آتٍ من «سينا» في قوة وأبهة ليتخذ مثواه فوق جبل «صهيون».

أما آلهة العبرانيين القديمـى «إيل» التي لم يكن لها لون ولا أسماء أعلام يستدل بها على كل منها، وليس لها شخصية ولا أصل تاريخي، فإنهم استمروا طويلاً منافسين ضعفاء لإلهـم «يهوه» بعد أن استوطـن الإسرائيـيليون فلـسطين، وأما الآلهـة التي كانت أشد بأساً في مناهضة «يهوه» فهم «البعـول» الـكتـانـيون، وبالرغم من أن العـبرـانيـين كانوا قد اتخـذـوا «يهوه» إلهـمـ القـومـيـ فإـنهـ كانـ يـوجـدـ الـكـثـيرـ منـ بيـنـهـ مـنـ تـمـسـكـ باـعـتـقـادـهـ فيـ الـآـلـهـةـ الـأـخـرـىـ مـثـلـ الـبـعـولـ، وـكـثـيرـاـ ماـ كـانـواـ يـتـخـذـونـهاـ مـعـبـودـاتـ لـهـمـ مـنـ دونـ إـلـهـهـمـ. عـلـىـ أـنـ وـجـودـ نـفـسـ اـسـمـ «يهـوهـ» كـائـنـ عـلـمـ مـثـلـ «أـبـولـوـ» أوـ «الـمـرـيخـ» لـدـلـيلـ عـلـىـ وـجـودـ آـلـهـةـ أـخـرـىـ لـهـاـ أـسـمـاءـ أـعـلـامـ مـثـلـهـ، وـنـجـدـ فـيـ الـتـعـلـيمـ الـأـوـلـ الـذـيـ وـضـعـهـ «يهـوهـ» نـفـسـهـ لـبـنـيـ إـسـرـائـيلـ أـنـ كـانـ يـعـلـمـ بـوـجـودـ الـآـلـهـةـ الـأـخـرـىـ، ولـذـلـكـ قـالـ: «لـنـ تـكـونـ لـكـمـ آـلـهـةـ أـخـرـىـ قـبـليـ».»

وقد كان سير الإسرائيـيلـيينـ فيـ الـانتـقالـ مـنـ عـبـادـةـ آـلـهـةـ عـدـةـ إـلـىـ عـبـادـةـ إـلـهـ واحدـ لـجـمـيعـ الـعـالـمـ بـطـيـئـاـ وـتـدـرـيـجـاـ حـتـىـ لـقـدـ اـسـتـغـرـقـ عـدـةـ قـرـونـ، كـمـ نـجـدـ كـذـلـكـ أـنـ تـصـورـ الـعـبـارـيـينـ فـيـماـ يـخـتـصـ بـأـخـلـاقـ إـلـهـهـمـ قـدـ مـرـ فـيـ عـدـةـ أـطـوـارـ، مـنـذـ الـوقـتـ الـذـيـ كـانـواـ فـيـهـ مـبـتـهـجـينـ بـقـوـةـ إـلـهـهـمـ الـطـبـيـعـيـ الـتـيـ كـانـتـ تـحـطـمـ الـكـنـانـيـنـ وـتـبـحـثـهـمـ، إـلـىـ أـنـ وـصـلـواـ إـلـىـ تـصـورـ إـلـهـهـ أـبـاـ رـحـيـمـ عـادـلـاـ. إـنـ الـذـيـ يـجـعـلـ فـيـ اـسـتـطـاعـتـنـاـ لـلـآنـ أـنـ نـتـعـرـفـ بـعـضـ الـخـطـوـاتـ فـيـ ذـلـكـ التـطـوـرـ، الـذـيـ بـهـ تـخـطـىـ الإـسـرـائـيلـيـوـنـ فـيـ تـفـكـيرـهـمـ إـلـهـ الـطـبـيـعـةـ، هـوـ كـتـابـاتـ الـأـنـبـيـاءـ الـعـبـارـيـينـ بـوـجـهـ خـاصـ، حـيـثـ يـتـبـيـنـ لـنـاـ أـنـ ذـلـكـ إـلـهـ، مـعـ اـسـتـمـارـاهـ فـيـ حـمـلـ اـسـمـ إـلـهـ الـبـرـكـانـ الـقـدـيمـ «يهـوهـ»، فـإـنـ الشـعـبـ الـعـبـارـيـ أـخـذـ يـنـظـرـ إـلـيـهـ تـدـرـيـجـاـ بـمـثـابةـ قـوـةـ فـعـالـةـ فـيـ الـجـمـعـ الـبـشـرـيـ.

وـلـاـ بـدـ أـنـ النـشـأـةـ الـمـصـرـيـةـ الـقـدـيمـةـ الـتـيـ يـرـجـعـ إـلـيـهـاـ الـفـضـلـ فـيـ جـعـلـ مـوـسـىـ قـائـداـ قـومـيـاـ عـظـيـمـاـ قـدـ سـاـهـمـتـ فـيـ إـبـرـاكـهـ لـتـلـكـ الصـورـةـ الـواـجـبـةـ «يهـوهـ» فـيـ حـيـاةـ قـوـمـهـ، فـإـنـناـ نـرـىـ مـثـلـاـ أـنـ نـشـأـ «موـسـىـ» فـيـ مـصـرـ وـتـسـمـيـتـهـ باـسـمـ مـصـريـ جـعلاـ يـحـضـ مواـطنـيـهـ عـلـىـ الـأـخـذـ بـشـعـيرـةـ الـخـتـانـ، وـهـيـ عـادـةـ مـصـرـيـةـ قـدـيمـةـ جـداـ كـانـتـ مـرـاعـاتـهـاـ عـامـةـ فـيـ أـيـامـهـ

بين سكان وادي النيل، ويرجع عهدها إلى ما لا يقل عن ثلاثة آلاف سنة أو تزيد قبل عصره.<sup>١٢</sup> وتنسب المعتقدات العبرانية دائمًا أصل تلك الشعيرة إلى «موسى» — عليه السلام. هذا وإن اتخاذ «موسى» لعادة مصرية مقدسة واعتبارها علامة لبني إسرائيل، مع أنها شعيرة ألفها بدأه في مصر منذ نعومة أظفاره، يعد في الوقت نفسه برهانًا قاطعًا على أنه كان يستقي تعاليم مما كان يعرفه عن الديانة المصرية القديمة. على أن «موسى» لم يكن عبدًا لمحاكاة التقليد المصري القديم، يظهر لنا ذلك عندما نراه اتخذ عن أهل «مدنين» «يهوه» إلهًا له. ولما كان أهل «مدنين» قوم بدو سذج ليس لهم من المهارة في الفنون ما يمكنهم من صنع تماثيل لإلههم، فإنه ترك «يهوه» دون أن يصنع له صورة أو تمثلاً ما، كما كان الحال عند أهل «مدنين» من قبل.

على أننا نجد أن «موسى» كان يتمسك ببعض الذكريات عن التماثيل الدينية المصرية، فقد كان هو نفسه يحمل عصا سحرية عظيمة، لا شك في أنها كانت في صورة ثعبان، تسكن فيها قوة «يهوه»، كما كان ينصب ثعبانًا من النحاس البراق ليشفى به الناس، وكان هذا الثعبان بطبيعة الحال أحد تلك الثعابين المقدسة العديدة في مصر، وقد بقيت صورة ذلك الإله المصري القديم عند العبرانيين إلى ما بعد استيطانهم فلسطين بزمن طويل، واستمروا في إطلاق البخور له مدة خمسة قرون بعد عهد «موسى»، ولم يبعد من البيت المقدس إلا في حكم «حزقيائيل» في أواخر القرن الثامن ق.م (سفر الملوك الثاني : ١٨).

على أنه قد احتفظ العبرانيون إلى العهد المسيحي بقول مأثور عندهم يقرر أن «موسى» كان متفقًا «في كل حكمة المصريين» (الإصلاح السابع الآية ٢٢)، وهو قول لا يكاد يوجد ما يدعو إلى الشك في صحته. على أنه لم يكن في مقدورنا إلا في السنين الأخيرة أن نفهم المصادر التي وصلت إلينا عن حياة المصريين القدماء فهمًا كافيًا ندرك به أن «حكمة المصريين» كانت قبل كل شيء عبارة عن التأملات والتدبرات الاجتماعية. ولا شك أن «موسى» كان ملماً بأقوال أولئك الأنبياء الاجتماعيين الذين كانت أقدم

<sup>١٢</sup> إن الأجسام المصرية التي استخرجت من أقدم جيارات عصر ما قبل التاريخ، قبل ٤٠٠٠ ق.م، تكشف عما يدل على الختان، وذلك حينما يكون الجسم محفوظًا لدرجة تمكن من فحصه. وقد مثلت عملية الختان، يقوم بها جراح مصرى، على جدران قبر في جبانة «منف» يرجع عهده إلى القرن السابع والعشرين أو الثامن والعشرين ق.م.

كتاباتهم — كما ذكرنا فيما سبق — متداولة بين المصريين منذ ١٥٠٠ سنة عندما ابتدأ موسى في تعليم قومه. ومن البديهي أن رجلاً مثله نشأ محاطاً بمثل ذلك النوع من الأدب كان لزاماً عليه أن يشعر بالحاجة إلى دين يشتمل على تعاليم خلقية يزود به قومه.

وإنه من الصعب علينا الآن أن نعيّن بالضبط مقدار ما خلفه «موسى» لقومه من التعاليم الخلقية والأدبية، على أن الباحث يمكنه أن يحكم بنفسه فيما إذا كان القائد الذي أقام تمثال ثعبان نحاسي ليعبدوه قومه — وهو صورة بقية محفوظة تُعبد عدة قرون في معابد القوم — في مقدوره كذلك أن يفرض على كل صاحب بيت من العبرانيين الأمر التالي:

محظور عليك أن تصنع لنفسك تمثلاً منحوتاً أو (صورة) أي شكل في السماء أو في الأرض أو في الماء الذي تحت الأرض.

ويلاحظ أن كل وصية من الوصايا العشر موجهة إلى صاحب كل بيت، وأنها في صيغة المفرد المخاطب «أنت».

ومن الواضح أنه حينما كُتبت الوصايا العشر كان العبرانيون قد انتقلوا فعلاً من حياة المرعى في الأرض الصحراوية ذات الكلأ إلى حياة الزراعة المستقرة في المدن، حيث كانت المؤشرات الاجتماعية تعمل في تكوين الاعتقاد الديني وتزيد في موارده، ثم إن الملكية، التي يجهلها البدو، وكذلك الحياة التجارية إلى حد ما في المدن، قد أخذتا في تكوين طبقة صغيرة من الأثرياء في المدن، في حين أن أكثرية الشعب كانت لا تزال على حالتها الأولى من الفقر، ومن ثم بدأ ظهور المناقشات بين طبقات الشعب، وما نجم عنها من الأحقاد التي لا مفر منها، وما نشأ عن ذلك من اكتساب خبرة اجتماعية مفيدة.

وقد كانت الفوارق الاجتماعية بعد تأسيس المملكة العبرانية تلاحظ بدرجة أكثر من ذي قبل، كما ظهر ميل القوم للثراء والحياة التجارية حتى عند ملوك العبرانيين الجدد؛ وذلك أن ملوك فينيقية الأغنياء قد أثروا بطبيعة الحال في مطامح الحكام الإسرائيлиين، فاشترى «سليمان» — عليه السلام — في تجارة مع «هيرام» ملك «صور»، وكان هو نفسه يتجر في الخيول فيجلب نسل الخيول الجياد المنسبة من مصر، حيث كان يتمتع هنالك بامتياز خاص عن طريق الفرعون حمي، ومن ثم كان يصدر هذه

الخيول شمالاً ويبيعها في أسواق الخيل الحيثية. وقد كانت له حظائر للخيل في جهات متعددة في طول البلاد وعرضها، ويتبين لنا ذلك الأمر جلياً ملموساً حينما نقف بين دمن حظائر خيول سليمان الأصلية التي كشف عنها بين أطلال قلعته الإقليمية القوية بمدينة «مجدو» (أرمـا جدون)<sup>١٣</sup> الواقعة فوق هضبة الكرمل.

وقد انبسط في هذا الموقف الذي نمت فيه الطبقات الاجتماعية وتباينت تبايناً شديداً، ميدان اجتماعي كالذى شاهدنا ظهوره على ضفاف النيل قبل ذلك بنحو ألفي سنة، فقد كانت أمثال هذه الأحوال هي التي أيقظت في مصر إحساساً جديداً بالقيم الأخلاقية الثابتة، وبمثل ذلك ظهر بين العبرانيين رجال توافرت لهم الروح الإنسانية والنظرة الاجتماعية، فأخذوا يشعرون بإيحاء «الضمير» كقوة اجتماعية، واستجابة لندائهم أخذ عصر الأخلاق في الظهور بينبني إسرائيل كما سبق ظهوره في مصر قبل ذلك بزمن طويل؛ ولذلك نجد أن الشعائر العتيقة والعادات الدينية البالية، بما فيها من الطقوس والضحايا، أخذت تنحط في قيمتها بموازنتها بالأخلاق الفاضلة.

وبهذه المناسبة نذكر تلك الكلمات السامية التي وجّهها ذلك الملك الأهناسي المجهول الاسم إلى ابنه «مريكارع» قبل عهد «موسى» — عليه السلام — بألف سنة، وهي: «إن فضيلة الرجل المستقيم أكثر قبولاً من ثور الرجل الذي يرتكب الظلم.»

على أن ما أظهره ذلك الفرعون المسن من قوة البصيرة في تعمقه الخلقي لم يكن أثراً بالبداهة قاصرًا على مصر، ولا بد أن لفافة البردي التي كانت تشتمل على نصائحه الحكيمة الموجهة إلى ابنه قد وجدت سبيلاً لها إلى فلسطين؛ لأن نفس هذه المعاني، مكتوبة بكلمات مشابهة جدًا للكلمات السابقة، قد ظهرت في أوائل التطور الخلقي العبراني بالنص الآتي:

انظر، إن الطاعة أفضل من التضحية  
والإ Sugay أفضـل من الكـيش السـمين.

<sup>١٣</sup> شهدت هذه البلدة عدة مواقع حربية منذ عهد «تحتمس الثالث» حتى الحرب العالمية الأخيرة، وقد نال في هذا المكان «اللورد اللنبي» فوراً مبيناً.

وهذا الحث على حسن الإصغاء يتعدد صداه في الآذان كأنه صدى نصائح «باتح حتب» الذي نصح بها ابنه منذ أكثر من ١٥٠٠ سنة قبل عهد صموئيل وبين له فيها قيمة الإصغاء.

وأما تفضيل الأخلاق على الشعائر الدينية فقد أورده حكماء العبرانيين في «كتاب الأمثال» في كلمات ليست هي أيضاً إلا صدى لكمات ذلك الحكيم الأهناسي المصري القديم، فقد جاء في سفر الأمثال:

فعل العدل والحق أفضل عند رب (يهوه) من الذبيحة.

من سفر الأمثال ٢١: ٣

ومما يوضح لنا أن الحكيم العبراني كان مقتفياً أثر الفكر المصري القديم في هذه النقطة ما ذكر قبل تلك الآية مباشرة (من سفر الأمثال ٢١: ٢) حيث جاء فيها:

والرب (يهوه) وازن القلوب.

إذ لم يكن في الشرق القديم إلا عقيدة دينية واحدة تقول بأن الإله يزن القلب الإنساني، وهي الديانة المصرية القديمة بما تشتمل عليه من المحاكمة الأوزورية، وقد رأينا فيما تقدم أن ذلك التمييز بين قيمة الخلق ومجرد الشعائر الدينية الظاهرية كان من غير شك نتيجة للخبرة الاجتماعية في مصر، فهذه الخبرة الاجتماعية نفسها كانت سائرة في تكونها بين الإسرائييليين بخطى سريعة، ويرجع ذلك إلى الإرث الأدبي والخليقي الذي ورثه العبرانيون؛ إذ قد وجدوا تلك الحقائق الأساسية في كتابات وتجارب جارتهم الأفريقيية العظيمة، وأخذوا يعملون بسرعة أيضاً على تهيئه هذه الخبرة لتكون ملائكة لهم؛ إذ من الواجب أن يكون إدراك الشعب نفسه للقيم الخلقية الإنسانية الثابتة هو حجر الزاوية لبناء أي تقدم خلقي ثابت مضمون، ومن المعلوم بطبيعة الحال أن دائرة القيم الخلقية السامية فقط هي التي توجد البواعث وتهيء الأحوال لظهور أدب ذي قوة حقيقة، ولذلك لم يكن من باب الصدفة أن نرى القرون الثلاثة الأولى من حياة الشعب العبراني بعد تأسيس الملكية قد أنتجت أرقى فن أدبي عرفه العالم القديم إلى ذلك الوقت.

وأعظم مثل مقنع يدل على مهارة العبرانيين الجدد في القصص المسرحي الخلاب الذي تنجدب إليه النفس البشرية هو قصة يوسف – عليه السلام. ويبلغ مغزى هذه

القصة الجميلة قمتها في الثبات الخلقي الذي كانت تتطوّي عليه نفسية ذلك الشاب البعـد عن وطنه، فنراه وهو غريب في بلدة أجنبية يجاذب ب حياته بلا تردد محافظة وإبقاء على سلامة أخلاقه وطهارتها، مع أنه لم يأت بذلك العمل تمـسـاً بالمثل الأعلى في إنكار الذات والغـلة والتـنسـكـ، بل قـيـاماً بواجب الاحترام لشرف سـيد وضع كل ثقـته فيهـ. ومن الحقائق المدهشـةـ أنـ هذهـ الحادـثـةـ التيـ توجـتـ القـصـةـ كـلـهاـ بـتـاجـ الفـخـرـ مـسـتقـاةـ منـ قـصـةـ مـصـرـيـةـ قـديـمةـ شـعـبـيـةـ كـانـتـ لاـ بدـ قدـ اـنـتـشـرـتـ فيـ فـلـسـطـينـ الـكـنـعـانـيـةـ حيثـ سـمعـ بهاـ ذـكـ الكـاتـبـ المـوهـوبـ الذـيـ الـفـ قـصـةـ يـوسـفـ.

وهـذـ القـصـةـ الـمـصـرـيـةـ تـعـرـفـ الـآنـ عـادـةـ «ـبـقـصـةـ الـأـخـوـيـنـ»ـ،ـ والإـلـهـانـ الـلـذـانـ يـظـهـرـانـ فـيـهـاـ بـشـكـلـ الـأـخـوـيـنـ،ـ الـلـذـيـنـ يـعـتـبـرـانـ أـهـمـ شـخـصـيـاتـ الـقـصـةـ،ـ قدـ مـثـلـهـماـ الـخـيـالـ الـقـصـصـيـ الـسـانـدـاجـ فـيـ صـورـةـ اـثـنـيـنـ مـنـ الـفـلـاحـيـنـ وـسـمـاهـمـاـ بـالـتـوـالـيـ «ـأـنـوـبـيـسـ»ـ وـ«ـبـاتـاـ»ـ،ـ وـهـمـاـ إـسـمـانـ يـكـشـفـانـ عـنـ أـنـ بـطـلـيـ الـقـصـةـ يـمـثـلـانـ إـلـهـيـنـ كـانـتـ لـهـمـاـ مـكـانـةـ فـيـ الـدـيـانـةـ الـمـصـرـيـةـ الـقـدـيمـةـ مـنـ ذـمـانـ مـتوـغلـ فـيـ الـقـدـمـ.

فـكـانـ «ـأـنـوـبـيـسـ»ـ أـكـبـرـ الـأـخـوـيـنـ مـتـزـوـجـاـ،ـ وـكـانـ «ـبـاتـاـ»ـ أـصـفـرـهـمـاـ يـعـيـشـ مـعـ الزـوـجـينـ كـأنـهـ اـبـنـهـمـاـ،ـ إـلـىـ أـنـ قـدـرـ لـتـكـ الـحـيـاـةـ الـرـيفـيـةـ الـخـلـابـةـ الـتـيـ اـحـتـسـوـاـ كـئـوسـهـاـ أـنـ يـقـضـيـ عـلـيـهـاـ بـإـقـادـمـ الزـوـجـةـ عـلـىـ أـمـرـ شـائـئـ؛ـ وـذـكـ أـنـهـ كـانـتـ ذـاتـ يـوـمـ تـنـظـرـ إـلـىـ الشـابـ الصـغـيرـ وـهـوـ يـحـمـلـ فـوـقـ مـنـكـبـهـ الـقـويـ خـمـسـ حـقـائبـ مـمـلـوـقـةـ قـمـحـاـ دـفـعـةـ وـاحـدـةـ،ـ فـاسـتـولـيـ حـبـهـ عـلـىـ قـلـبـهـ،ـ وـلـاـ أـخـذـتـ تـرـاـوـدـهـ عـنـ نـفـسـهـ اـنـقـلـبـ الشـابـ ثـائـرـاـ غـاضـبـاـ كـأنـهـ فـهـدـ مـنـ فـهـودـ الـوـجـهـ الـقـبـليـ،ـ هـاجـ مـنـ جـرـاءـ تـلـكـ الـكـلـمـاتـ الـأـثـيـمـةـ الـتـيـ وـجـهـتـهـاـ إـلـيـهـ،ـ وـخـافـتـ الـزـوـجـةـ عـنـ ذـكـ خـوـفـاـ شـدـيـداـ مـنـ اـفـتـضـاحـ أـمـرـهـاـ،ـ ثـمـ خـاطـبـهـاـ قـائـلاـ:ـ «ـاـنـظـريـ،ـ إـنـكـ عـنـدـيـ بـمـنـزـلـةـ الـأـمـ وـزـوـجـكـ بـمـنـزـلـةـ الـوـالـدـ؛ـ لـأـنـ أـكـبـرـ مـنـيـ سـنـاـ وـقـدـ رـبـانـيـ،ـ فـمـاـ مـعـنـىـ هـذـاـ الـأـمـ الـخـزـيـ الـذـيـ تـذـكـرـيـنـهـ لـيـ؟ـ لـاـ تـعـيـدـيـهـ عـلـيـهـ مـرـةـ ثـانـيـةـ،ـ وـأـنـاـ بـدـورـيـ لـنـ أـفـوهـ بـهـ لـأـحـدـ،ـ وـلـنـ أـجـعـلـ شـفـتـيـ تـفـتـرـانـ عـنـ لـأـيـ إـنـسـانـ،ـ ثـمـ حـمـلـ حـمـولـتـهـ وـخـرـجـ إـلـىـ الـحـقـلـ،ـ غـيرـ أـنـ زـوـجـةـ «ـأـنـوـبـيـسـ»ـ الـكـاذـبـ خـدـعـتـ زـوـجـهـاـ فـجـعـلـتـهـ يـصـدـقـ روـاـيـةـ مـعـكـوـسـةـ لـفـقـتـهـاـ هـيـ لـلـحـادـثـ،ـ وـكـانـتـ الـعـاقـبـةـ أـنـ «ـأـنـوـبـيـسـ»ـ تـرـبـصـ لـقـتـلـ أـخـيـهـ الصـغـيرـ،ـ فـكـمـنـ لـهـ خـلـفـ بـابـ حـظـيرـةـ الـبـيـتـ وـسـلـاحـهـ بـيـدـهـ،ـ وـحـيـنـمـاـ اـقـرـبـ الشـابـ الصـغـيرـ مـنـ الـبـيـتـ وـهـوـ يـسـوـقـ أـمـامـهـ قـطـيعـ أـنـعـامـهـ حـذـرـتـهـ الـبـقـرـتـانـ اللـتـانـ كـانـتـاـ فـيـ مـقـدـمـةـ مـاشـيـتـهـ وـفـاءـ لـهـ بـالـجـمـيلـ؛ـ لـأـنـ ذـكـ الرـاعـيـ الصـغـيرـ كـثـيرـاـ مـاـ سـاقـهـمـاـ إـلـىـ أـحـسـنـ الـمـرـاعـيـ وـأـنـضـرـهـاـ،ـ فـقـفـلـ الشـابـ مـوـلـيـاـ هـارـبـاـ.

ويـعـتـرـ ذـكـ الـامـتـحـانـ الـخـلـقـيـ الـذـيـ اـجـتـازـهـ ذـكـ الشـابـ فـيـ «ـقـصـةـ الـأـخـوـيـنـ»ـ أـرـوـعـ مـثـالـ لـنـزـاهـةـ النـفـسـ وـمـتـانـتـهـاـ،ـ لـاـ فـيـ الـأـدـبـ الـمـصـرـيـ وـحـدـهـ،ـ بـلـ فـيـ كـلـ الـأـدـبـ الـشـرـقـيـ الـقـدـيمـ

حتى ذلك الوقت. ومن الأمور الهمامة جدًا أن تكون هذه الحادثة بالذات من بين كل الأدب المصري هي التي جذبت نظر المؤلف العربي حتى ساقه ذلك إلى اتخاذها برهاناً سامياً على طهارة أخلاق بطل قصته.

وقد أنزل الله — سبحانه وتعالى — هذه القصة على سيدنا محمد ﷺ في القرآن<sup>١٤</sup> بعد ذكرها في التوراة بنحو ١٤٠٠ سنة، وقد ظهرت هذه القصة في صور متنوعة في أوقات مختلفة من تاريخ الأدب لمدة تبلغ نحو ٣٠٠٠ سنة منذ أول ظهورها في وادي النيل، وكذلك نجد لها بعض الأهمية في تاريخ فن التصوير الغربي، والفحوى الخلقي لاختيار تلك القصة ضمن الأدب العبراني أمر له أهمية أساسية؛ لأن مجرد وجودها في الأدب العبراني يعتبر برهاناً قاطعاً على أن الإسرائيликين في القرن الثامن قبل الميلاد كانوا قد دخلوا في عصر الأخلاق فعلاً.

وفي هذا العصر الذي سادت فيه التأملات الخلقية أخذ إله الطبيعة القديم الذي ينتمي إلى صحراء «مدين»، والذي قاد الإسرائيликين إلى فلسطين ووجد لذة وحشية في تقتل الكنعانيين يتحول تدريجياً في نظر العبرانيين إلى أن صار إله عدالة، يتطلب بدوره أن يتصف عباده أيضاً بالعدالة في أخلاقهم. ومع أن هذا التحول الذي بنت في الأذهان نتيجة لتجارب العبرانيين الاجتماعية الشخصية يرجع بدرجة عظيمة إلى العبرانيين أنفسهم، فإن التفكير الديني عند هؤلاء القوم الذين سكروا فلسطين اعتمد جوهراً في هذه الحالة — كما اعتمد في تجاريب كثيرة مشابهة لها — على الاستقاء من تراث الماضي كما وجدوه باقياً في الجماعات الكنعانية التي اندمجو فيها تدريجياً. وكان هذا التراث مفعماً بالأفكار المصرية القديمة التي تتناول صفات إله الشمس وتعدد حاكماً عادلاً بين الناس، ولذلك نجد أن نبياً من العبرانيين يقول لقومه:

إليكم يا من تخافون اسمي  
تشرق شمس العدالة بالشفاء في أجنبتها.<sup>١٥</sup>

رأينا فيما سبق أن «العدالة» كانت ممثلة في شخص الإلهة «ماعت» التي كان يعتقد المصريون أنها بنت إله الشمس، وبما أن «شمس العدالة» العبرانية وصفت بأن لها

<sup>١٤</sup> إن هذه هي الصيغة الإسلامية لأصل عبارة المؤلف، وهي تنافي العقائد الإسلامية.

<sup>١٥</sup> سفر «ملاحي»، الإصلاح الرابع.

أجنحة فلا يمكن أن يكون المراد بذلك شيء سوى الإشارة إلى إله الشمس ذات الأجنحة؛ لأنه لم يكن يوجد بين جميع التصورات العبرانية القديمة للإله «يهوه» أية صورة تمثله بأجنحة.

هذا؛ وقد دلت الحفائر الحديثة في «سامرا» على أن هذه التصورات المصرية لإله الشمس العادل كانت شائعة الانتشار في الحياة الفلسطينية، فقد كشف الحفارون في خرائب قصر ملوك بني إسرائيل في «سامرا» بعض ألواح من العاج منقوشة نقشاً بارزاً كانت تستعمل يوماً ما في التطعيم الزخرفي الذي كان يحلى به أثاث الملوك العبرانيين، ومن بين تلك القطع قطعة نقشت عليها صورة إلهة العدالة «ماعت» يحملها إلى أعلى ملوك شمس هليوبوليس في وضع نفهم منه أنه كان على ما يظهر يقدم تلك الصورة لإله الشمس. وتصميم الرسم المصري في كل نواحيه، إلا أن صناعته تدل بوضوح على أن نقشه من صنع أيادٍ فلسطينية. ومن ذلك يتضح أن الصناع العبرانيين كانوا على علم ومعرفة بمثل تلك الرسوم المصرية القديمة، وأن وجهاء العبرانيين كانوا ينظرون كل يوم إلى هذه الرموز التصويرية الدالة على عدالة إله الشمس المصري وهي تزين نفس الكراسي التي يجلسون عليها. ولم يكن إله الشمس ذات الأجنحة المتأصلة في وادي النيل معروفاً عند العبرانيين بأنه إله عدالة فقط، بل كان كذلك معروفاً بأنه إله الحامي لعباده الرءوف بهم، وقد أشارت المزامير العبرانية أربع مرات إلى الحماية الموجودة «تحت (أو في) ظل أجنحتك».

على أننا لم نجد قط – كما ذكرنا ذلك فيما تقدم – أن «يهوه» كان يصور عند العبرانيين بأجنحة، في حين أنه قد عثر على صور رائعة منحوتة للفرعون وإله الشمس يرفرف عليه في شكل صقر له جناحان متشرنان يحميان الملك.<sup>١٦</sup>

وعلى ذلك نرى أن تصور إله الشمس المصري القديم كأنه ملك عادل يعد من بين العوامل التي ساهمت في تحويل «يهوه» هذا إلى حاكم عادل بين الناس.

وقد كان ظهور الملكية العبرانية عاملاً قوياً في ذلك التطور؛ لأن العبرانيين كانوا في أذهانهم بالتدريج صورة لما يجب أن يكون عليه الملك الأمثل، فكان لذلك التصور أكبر تأثير في تخيل «يهوه» في شكل ملك عادل.

<sup>١٦</sup> انظر الشكلين ٩ و ١٩.

وقد رأينا فيما تقدم أنه قبل ظهور الملكية العبرانية بألف سنة كان الحكماء<sup>١٧</sup> الاجتماعيون المصريون القدماء قد رفعوا أصواتهم مطالبين بالعدالة الاجتماعية، آملين بذلك الوصول إلى عصر يكون فيه المثل الأعلى للسعادة البشرية في ظل حكم عادل يهيمن عليه ملك رعوف، ولذلك نددوا بالغش والظلم اللذين يرزا تحت عبئهما كل من الفقر والوضياع على يد الغني والقوى، وكثيراً ما أعلنت شكوك هؤلاء الحكماء في حضرة الملك نفسه.

وقد كانت أمثل مقالات «إبور» و«نفرروهو» شائعة الانتشار – كما سبق ذكره – حوالي سنة ٢٠٠٠ قبل الميلاد، ولدينا ما يدل بوجه قاطع على أن هذه الكتابات قد وجدت مجالاً مبكراً لانتشارها في آسيا الغربية؛ وبخاصة بين الفينيقين الذين أثروا في العبرانيين تأثيراً عظيماً لقربهم الشديد منهم كما تقول التوراة نفسها. وقد حدث منذ عشرة أعوام أن سقطت صخرة من واجهة الجبل المشرف على البحر الأبيض المتوسط في «ببلوص» (جبيل) القديمة الواقعة على الساحل الفينيقي شمالي بيروت، فكشفت عن حجرة للدفن منحوتة في الصخر لأحد ملوك ذلك العصر الذي كان يعيش فيه أولئك الحكماء<sup>١٨</sup> الاجتماعيون المصريون القدماء الذين كانوا يصدّون ذكرهم. وهذا الكشف مضافاً إلى أعمال الحفر التي عملت في جبانة «جبيل» الملكية التي أعقبت ذلك، قد أ Mata لنا اللثام عن سلسلة من المقابر التي استعملت لدفن ملوك «جبيل» الفينيقين، وهذه المقابر مصرية في طرازها وبنائها ومحتوياتها؛ لأنها تشتمل على توابيت حجرية ضخمة من الطراز المصري القديم وُضعت فيها الجثث الملكية وجهزت بأوانٍ وحلبي غالية في البهاء، وجميعها ما بين مصنوع في مصر ويحمل أسماء فراعنة من الأسرة الثانية عشرة المصرية، أو مصنوع في فينيقية على الطريقة المصرية القديمة. وهذه المقابر تدل بدون شك على انتشار العادات الجنائزية والدينية المصرية في فينيقية في ذلك العصر. على أن وجود مثل هذه العادات المستقلة من وادي النيل لا يكاد يدع لدينا أي شك في أن لفائف البردي التي كتبها الحكماء<sup>١٩</sup> الاجتماعيون المصريون القدماء كانت كذلك معروفة في فينيقية في ذلك الوقت. هذا إلى أنه قد كُشف عن عدد عظيم من المقابر في منحدرات تل

<sup>١٧</sup> كانت بالأصل: الأنبياء.

<sup>١٨</sup> كانت بالأصل: الأنبياء.

<sup>١٩</sup> كانت بالأصل: الأنبياء.

بلدة «مجدو» عشر فيها على مقدار كبير من الجعلان «الجعارين» المصرية وغيرها من الرموز المقدسة التي يرجع عهدها إلى أيام حكماء الاجتماع المصريين القدماء. فمن المحتمل إذن أن العقائد التبشيرية الاجتماعية التي قامت في مصر كانت معروفة في آسيا الغربية منذ عصر مبكر يرجع إلى سنة ٢٠٠٠ قبل الميلاد، وأن الكنعانيين كانوا على علم بها قبل قيام العبرانيين بغزو فلسطين بزمن طويل. وقد صرخ «زَكَرْ بِعْلُ» ملك «بِبِلوص» (جبيل) الفينيقي في القرن الثاني عشر قبل الميلاد (أي في زمن القضاة العبرانيين) لرسول مصري في بلاده، رغم امتهانه له، أن المدينة قد جاءت إلى فينيقية عن طريق مصر. فقال ما نصه:

إن آمون يمد كل الأقطار، وهو يمدها بعد أن أمد مصر التي جئت منها؛ إذ إن المهارة في الحرف قد خرجت من مصر لتصل إلى مكان مقامي، والتعليم قد خرج منها ليصل إلى مكان مقامي.<sup>٢٠</sup>

ومن الجلي أن هذه الكلمات تكشف لنا عن الاعتراف بأن مصر كانت منبعاً لدنية سامية في ذلك العهد.

ومن المهم أن نشير هنا في هذه المناسبة إلى أن ذلك الرسول المصري قد شاهد بنفسه شاباً فينيقياً يقع في غيبة نبوة تمثل بالضبط ما كانت تمتاز به صورة النبوة العبرانية المبكرة بينبني إسرائيل كما حدث مثلاً في أمر شاءول، ومنه جاء المثل الذي يقول: «أشاءول أيضًا بين الأنبياء». <sup>٢١</sup>

ولا بد إذن أن تعاليم الحكماء المصريين القدماء الاجتماعية كانت قد تكونت جزءاً من التقاليد الدينية لدى الفينيقيين والكنعانيين، وبقيت بينهم عدة قرون قبل أن تظهر «المسألة الاجتماعية» وتشحذ عواطف الرجال ذوي الشعور الخلقي الحي من العبرانيين أمثال «عاموس» و«هوشع» في خلال القرن الثامن قبل الميلاد. وكما حصل في مصر من قبل، كانت رسالة أنبياء العبرانيين في أول أمرها أيضًا لا تكاد تخرج عن كونها سخطاً

<sup>٢٠</sup> انظر كتاب المؤلف: Ancient Records Vol. IV PP. 282-283.

<sup>٢١</sup> في سفر صموئيل الأول (الأصحاح العاشر ١١-١٢): «ولما رأى جميع الذين عرفوه منذ أمس وما قبله أنه يتربأ مع الأنبياء قال الشعب الواحد لصاحبه مازا صار لبني قيس أشاءول أيضًا بين الأنبياء؟ فأجاب رجل من هناك وقال: ومن هو أبوهم؟ وكذلك ذهب مثلاً أشاءول أيضًا بين الأنبياء».

على سوء حالة العدالة الاجتماعية،<sup>٢٢</sup> كما كان المسرح والإخراج التمثيلي لذلك السخط يقام في غالب الأوقات في البلاط الملكي، بل كان يواجه به الملك نفسه، كما كان يحدث بالضبط في مصر.

وكانت أقوال النبي العبراني هي أيضًا مثل ما كان يحدث في مصر بالضبط، تنتهي من مجرد السخط إلى تصوير لعصر جديد يحل عندما يتولى الحكم ملك عادل يسود في عهده حكم العدالة، ولعلنا نذكر تلك الصورة التي صورها «نفروهو» لذلك الحكم حيث قال:

إن العدالة ستعود إلى مكانتها، والظلم سينبذ.

وعند هذه النقطة نجد أن النبي العبراني يرتفع في تصريحاته إلى تصورات سامية تصور لنا أن رسالة قومه الخلقية موجهة لجميع العالم، فهي بذلك تسمو تماماً على صورة المستقبل الذهبي الذي رسمه الحكام المصريون المبشرون القدماء. ومع ذلك يجب ألا يغيب عن ذهاننا أن فكرة التبشير بعصر جديد قد نشأت بحفايرها من التفكير الاجتماعي الذي قام به رجال الفكر المصري في وقت لم تكن قد أشرقت فيه بعد على روح الإنسان مثل تلك الصور للمثل العليا الإنسانية في أية بقعة من بقاع الأرض، ففي عالم كانت فيه القوة دائمًا هي الحق، وكانت الكلمة العليا للقوة، قد نظر المفكر المصري الاجتماعي إلى ما وراء الأمور الواقعية، وتجاسر على الاعتقاد بحلول عصر عدالة مثل. وحينما علق بذهن النبي العبراني بهذه تلك الرؤيا وارتفع إلى أفق أعلى منها فإنه كان في الواقع يقف فوق كتفي المصري القديم. وحري بالعالم الحديث أن يدرك أن تلك الرؤيا التبشيرية كان لها تاريخ يرجع إلى ما قبل وجود الأمة العبرانية بأكثر من ألف سنة.

والواقع أن هذه الرؤيا السامية للمثل العليا الاجتماعية هي تراث ورثناه عن ماضيبني الإنسان بأجمعه، ولم يكن ميراثًا عن شعب واحد بذاته. وكذلك الحال في عالم السلوك، حيث نجد أن العبرانيين قد استقوا كثيراً من مؤلفات أو «أدب» الأمثال والأساطير التي كانت منتشرة إذ ذاك انتشاراً عالمياً قبل سنة ١٠٠٠ قبل الميلاد.

<sup>٢٢</sup> إن المشابهة بين رسالة الأنبياء العبرانيين ورسالة الحكام المصريين قد ذكرها الأستاذ «إدوارد ماير» .Die Israeliten und Ihre Nachbarstamme PP. 451 fi. (Halle, 1906) في كتابه Eduard Meyer

وحيينما حاول النبي «أشعيا» أن يبرهن على أن «آشور» لم تكن إلا آلة في يد «يهوه» ضرب لذلك مثلاً عن الآلات الجامحة، يتضح أنه بلا شك يرجع إلى أصل أجنبى، قال:

هل تفتخر الفأس على القاطع بها، أو يتکبر المنشار على مردده؟ لأن القضيب يحرك رافعه، لأن العصا ترفع من ليس هو عوداً.

أشعيا، الإصحاح العاشر: ١٥

وكان يظن أولاً أن مصدر ذلك النوع من القصص أو الأمثلة الخرافية هو بلاد الهند، ولكن الأستاذ «مسبرو» وجد منذ زمن طويل أقدم خرافة معروفة من تلك الخرافات على لوح كتابة مصرى بمتحف «تورينو».

وقد تأثر الأنبياء العبرانيون أيمًا تأثر بالمقابلة بين الرجل المستقيم والرجل الخبيث كما صورتها كتابات ذلك الحكيم المصري القديم؛ فقد اقتبس «أرميا» تلك الصورة الهامة للشجرتين اللتين تصورهما «أمينومبى»، كما يتضح ذلك من المقارنة الآتية:

| أمينومبى (الحكيم المصري القديم)                                                                                                                 | النبي أرميا (من أسفار الكتاب المقدس)                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| والرجل الأحمق الذي يخدم في المعبد مثله<br>كمثل شجرة نامية في غابة، ففي لحظة<br>يفقد فروعه ويجد نهايته في [مرفأ<br>الخشب] وينقل بعيداً عن مكانه. | ملعون ذلك الرجل الذي يتکل على<br>الإنسان و يجعل البشر ذراعه.<br>وعن الرب «يهوه» يحيد قلبه ويكون<br>مثل العرعور في الباردة، ولا يرى إذا جاء<br>الخير. |
| والرجل الحازم حقاً ينتقي لنفسه مكاناً.<br>بل يسكن الحرقة في البرية أرضًا سبخة<br>وغير مسكونة.                                                   | إله مثل شجرة نامية في حديقة يزدهر<br>ومبارك ذلك الرجل الذي يتکل على الرب<br>«يهوه»، وكان الرب متله.                                                  |
| فإنه مثل شجرة نامية في حديقة يزدهر<br>ويتضاعف ثمره ويجلس في حضرة<br>سيده.                                                                       |                                                                                                                                                      |

أمينومبى (الحكيم المصري القديم)      النبي أرميا (من أسفار الكتاب المقدس)

فإنه يكون كشجرة مغروسة على مياه  
وعلى نهر تتد أصولها ولا تخشى إذا جاء  
الحر. ويكون ورقها أخضر، وفي سنة  
القطط لا تختلف ولا تكفر عن الإثمار.

(أرميا ١٧: ٤-٥)      (أمينومبى ٦: ١٢-١)

وحيينما يتأمل الباحث تلك الصورة الشيقية التي رسمها «أمينومبى» للشجرتين  
فإنه يتب إلى ذهنه المزמור الأول الذي جاء فيه:

### المزمير

- (١) طوبى للرجل الذي لم يسلك في مشورة الأشرار، وفي طريق الخطأ لم يقف، وفي مجلس المستهزئين لم يجلس.
- (٢) لكن في ناموس الرب «يهوه» مسرته، وفي ناموسه يلهم نهاً وليلًا.
- (٣) فيكون كشجرة مغروسة عند مجاري المياه التي تعطي ثمرها في أوانه، وورقها لا يذبل، وكل ما يصنعه ينجح.
- (٤) ليس كذلك الأشرار لكنهم كالعصافة التي تذروها الريح.
- (٥) لذلك لا تقوم الأشرار في الحساب ولا الخطأ في جماعة الأبرار.

### المزמור الأول: ١-٥

ونلاحظ أن الحساب المذكور هنا لم يرد ذكره في «سفر المزامير» كله إلا هذه المرة، وهذه ملاحظة لها خطرها؛ لأن فكرة الحساب في عالم الآخرة — كما رأينا فيما تقدم — هي من ثمرات التدين المصري القديم.  
وكذلك نلاحظ أن توكييد ذكر مجاري المياه في الصور العبرانية أمر هام أيضًا؛ وذلك لأن النصف الجنوبي من فلسطين شبه صحراوي، وكانت قلة الماء فيه من أسباب المتاعب الشديدة كما هي الحال هناك إلى يومنا هذا.

ونلاحظ من جهة أخرى أن العلامة «الهieroغليفية» الدالة على كلمة «حديقة» كانت ترسم بصورة «بركة حديقة»، ولذلك كان مجرد ذكر كلمة «حديقة» دلالة على الماء لاعتبار ذلك عندهم من الأشياء البدهية، ومن ثم لم تذكر كلمة «ماء» بعينها في الوصف الذي وضعه «أمينومبي».

ولذلك نرى أن مشابهة الصور المصرية للصور العبرانية أدق مما يبدو في الظاهر. ومما يلفت النظر ذلك التعديل الذي أدخله كاتب المزامير بتراكه كلمة «شجرة» واستعماله بدلاً منها كلمة «العصافة» للتعبير عن الرجل الشرير، كما أن «أرميا» فضل ذكر كلمة «العرعر» البري الجاف الذي يكثر وجوده في وطنه «يوده». وقد صار كلُّ من الزمان والمكان اللذين عاش فيها رجال الإصلاح الاجتماعيين الدينيين — وهو الذين نسميهم الأنبياء العبرانيين — مما يدخل في تاريخ تطور حياتهم الأخلاقية والدينية أمراً مفهوماً ذاتياً الآن، بفضل ما قام به العلماء المحدثون. ومن ناحية أخرى لا نستطيع أن نقول مثل هذا القول عن الأغاني العبرانية الدينية؛ إذ قد قامت بشأنها اختلافات عريضة بين العلماء العبرانيين ومؤرخיהם من حيث تحديد تاريخ «المزامير»، فقد كان هناك رأي فيه غلو ينسبها إلى أصل متاخر جدًا، حتى لقد اعتبر تاريخ وضعها كلها بعد عهد نفي العبرانيين في بابل، ولكننا نعرف أن الأناشيد الدينية كانت منتشرة في عهد مبكر جدًا في كلٍّ من «بابل» و«مصر»، ولم يكن هناك من الأسباب على ما يظهر ما يدعو أهل فلسطين — سواء أكانتوا من الكنعانيين أم من العبرانيين — إلى عدم استعمال ذلك النوع من الأدب قبل عهد «النفي العبراني» بزمان طويل، أسوة بما رأيناه من اقتباس أنبياء العبرانيين للأراء الاجتماعية المصرية. ولا يمكننا أن نشك في أن النبي «أرميا» كان على علم بالصورة التي صورها الحكيم المصري «أمينومبي» للشجرتين، ولا بد من أن تلك الصورة كانت كذلك معروفة عند مؤلف «المزמור» الأول.

وقد لاحظنا فيما سبق أن مؤلفي «المزامير» العبرانيين قد رسموا صورة تدل على الحماية الإلهية المستمدة من تحت جناحي إله الشمس المصري الظليلين، ولا بد أنهم كانوا كذلك على علم بأنشودة «إختاتون» العظيمة التي وضعها لإله الشمس. وهنا أيضاً يتحمل أن يكون الأصل المصري القديم لتلك الأنشودة قد انتشر في فلسطين أو فينيقية قبل ظهور المزامير العبرانية بزمان طويل؛ فقد انتهى «إختاتون» من إخراج أنشودته هذه قبل منتصف القرن الرابع عشر قبل الميلاد، ومن البدهي أن أعداءه الحانقين عليهما كانوا يتربونها تنتشر في مصر مدة ستة أو سبعة قرون (أي إلى ما بعد سنة 1000

قبل الميلاد بكثير)، وهو الوقت الذي ابتدأ فيه العبرانيون يبدون اهتمامهم بها، وعلى ذلك يجب التسليم بأن تلك الأنشودة انتقلت إلى آسيا في عهد «إخناتون» نفسه، وأنها بذلك أفلتت هناك من الدمار المحقق على يد أعدائه.

وقد حدث فيها تغيير عظيم بعد أن تُرجمت إلى بعض اللهجات السامية من لهجات آسيا الغربية، كاللغات الفينيقية أو الآرامية أو العربية على الأرجح. على أنه بفحص محتويات الفقرات المشابهة لها (من المزמור ١٠٤) التي أوردها فيما تقدم مع ترجمة الأنشودة، يظهر لنا مدى الشبه المدهش بين الصورتين، لا من حيث مضمون «أنشودة إخناتون» فحسب، بل إننا كذلك نجده في تتبع الأفكار وترتيبها الظاهري، فإن ذلك يقي في الرواية الآسيوية كما كان في أنشودة إخناتون، ولا يمكن بحال أن تكون تلك المشابهات من قبيل الصدفة، بل إنها بالعكس دليل على وجود جزء عظيم من الأنشودة المصرية الدينية القديمة منشوراً بشكل معدل في المزامير العبرانية.

وقد مضى الآن ما يقرب من جيل منذ أن لفت المؤلف الحالي الانتباه إلى التشابه المدهش الموجود بين المزמור ١٠٤ وبين الأنشودة الإخناتونية المنظومة لإله الشمس.<sup>٢٣</sup> ولم يكن في استطاعتي في ذلك الوقت أن أتعرض لأكثر من بيان وجه الشبه فقط؛ إذ كان من الحكمة ألا تبني أية نتيجة على مجرد وجود تلك الحقيقة، ولكن الأبحاث والكشف التي تلت ذلك العهد قد غيرت موقفنا تغييرًا جوهريًّا، حيث صار لدينا الآن الأصل الهيروغليفى المصرى الذى تُرجمت ونشرت منه فقرات كاملة برمتها في «كتاب العهد القديم العبرانى»، فقد تعرَّف الأستاذ المأسوف عليه «هوجو جرسمان» Hugo Gressman، الباحثة الضليع وصاحب الرأى الثاقب في الأدب العبرانى، بلا تردد على المنهل المصري الذى استقى منه «المزמור ١٠٤» المذكور الذى انحدر إلى فلسطين على ما يعتقد عن طريق فينيقية، بل قد ذهب الأستاذ «جرسمان» هذا إلى أبعد من ذلك،

<sup>٢٣</sup> انظر كتاب المؤلف: History of Egypt PP. 371–374 (1st. Ed., New York, 1905)

بأن تعرّف على وجود مؤثرات أجنبية في المزامير العبرانية، حيث يقول:

إن أقدم موضوع أسطوري تناولته «الأناشيد العبرانية» هو خلق العالم، وهو وأسطورة الخلق نفسها يتحمل أنهما نشأاً في بابل، وأما موضوع العناية الربانية بالعالم فإنها فكرة جاءت فيما بعد، وقد شقت طريقها إلى المزامير الفلسطينية بتأثير مصر القديمة.

وبذلك تكشف لنا أنشودة إخناتون عن المنهل الذي استقى منه مؤلف المزمور العبراني إدراكه لرحمة الله في عُون مخلوقاته حتى أصغرها؛ أي إن موقف العبرانيين من جهة الطبيعة بصفتها عالم الكون، وتصورهم لعنابة الخالق المعروف بخلقه، يرجع أصله إلى أنشودة إخناتون وما يشبهها من الأناشيد الدينية بمصر القديمة، ومن المحتمل كذلك أن الشعور بهذه الطيبة والشفقة الإلهية المعبر عنه في الأنشودة الإخناتونية – والذي ظهر فيما بعد على الأخص في عصر التنفس الشخصي في مصر – كان له أيضًا تأثير هام في ظهور التدين الشخصي بين العبرانيين.

ومن المهم كذلك أن نعرف ما إذا كانت أنشودة إخناتون بين العوامل التي أدت تدريجًا إلى اعتراف العبرانيين بالوحدانية، ولا شك أنه من المحتمل جدًا أن يكون لها بعض المكانة بين مثل هذه العوامل؛ ذلك بأنه لما كان إخناتون ملِكًا على أمة ذات سيطرة عالمية فقد أكسبه ذلك النظرة الأولية الواسعة التي رأينا صورتها من قبل منعكسة في أنشودته العظيمة. الواقع أن أنشودة لها نظرة شاملة كهذه تتعدد في أنفاسها الوحدانية الإلهية المطلقة وتنتشر في آسيا الغربية قبل ظهور الأدب العبراني الذي جاء به الأنبياء العبرانيون بعدة قرون، لا يستغرب أن يكون لها بعض التأثير في تكوين النظرة العالمية التي فرضت فيما بعد على الأنبياء العبرانيين بسبب حرج الموقف الذي وجد فيه شعبهم حيث قد صاروا ألعوبة في يد المالك العظيمة وقتئذ، وقد بقيت حالهم تزداد حرجًا إلى أن غيروا نظرتهم إلى «يهوه» الذي كان يومًا ما معبودهم المحلي البدوي، فصار في نظرهم إلَّا مسيطرًا على كل الأمم، يدير حركات جميع ملوك الأرض، ويستطيع السيطرة على كل مقاصدهم العدائية وتحويلها لخيربني إسرائيل ثم لخير جميع العالم في النهاية.

على أن وجهة نظر كهذه تؤدي — طبعاً — إلى الاعتراف بنظام خلقي عالمي، ولعلنا نذكر أن كلمة «إخناتون» العليا حينما حاول نشر عقيدة التوحيد الشمسية خلال القرن الرابع عشر قبل الميلاد كانت هي «العدالة»، فكانت الحركة التي قام بها هي التطور المنطقي للعقيدة الشمسية القديمة التي اعترفت بسيادة «ماعت»؛ أي «العدالة» بصفة كونها نظاماً خلقياً قومياً، فكان مرمى الأنشودة الإخناتونية التوسع في تلك السيادة القومية للعدالة وجعلها نظاماً خلقياً عالمياً تحت سيطرة إله واحد. على أنه ليس من السهل أن يستدل الباحث على انتقال الأفكار من جهة إلى أخرى، غير أن البحث الحديث قد وضعتنا في موقف يمكننا من إثبات الحقيقة الجوهرية في هذا الشأن؛ وهي أن العبرانيين اطلعوا على الأدب الخلقي والديني عند الأمم الأخرى ونقلوا ما عثروا عليه من أفكارهم، بل إنهم كانوا ينقلون هذه الآراء أحياناً بنفس التعبير التي صيفت فيها تلك الأصول الأجنبية.

والواقع أنه لا يوجد شيء في كل مجال الأدب العربي كان له من التأثير العميق في الحضارة الغربية أكثر من تأثير نصائحهم في السلوك المستقيم عن طريق الأمثال، وهي التي نسميها «سفر الأمثال»؛ إذ إن ما في هذا الكتاب من التصوير السامي للأخلاق، وما احتواه من الحكمة الأخلاقية النافذة، قد امتص نفس مادة تصوراتنا الحديثة للحياة الفاضلة. ونجد في الترجمة الخلابة التي أقرّ بها «الملك جيمس»<sup>٢٤</sup> من الأمثال السائرة الحاذقة ما يُمثل به بيتنا يومياً.

وقد أدت العبارة الشائعة «أمثال سليمان» إلى اعتقاد القارئ المعتمد أن أمثال ذلك الكتاب هي من عمل «الملك سليمان الحكيم»، وفي الحق أنه يبتدئ بنسبة الكتاب إلى «سليمان» في مطلع الفصل الأول، ثم تكررت تلك التسمية في بداية الفصل العاشر في شكل عنوان لمجموعة أخرى من «أمثال سليمان»، كما أنه توجد به مجموعة ثالثة تحمل اسم «سليمان» وتبتدىء بالفصل الخامس والعشرين، في حين أن الفصلين النهائين من الكتاب ينسبان إلى مؤلفين آخرين مجهولي الاسم وأحدهما منسوب إلى امرأة، فيتضمن ذلك ومما يشهد به «كتاب العهد القديم» نفسه أن كتاب الأمثال هو مجرد مؤلفة جُمعت من مجموعات متفرقة، ويوجد بالكتاب فضلاً عن هذه المجاميع الخمس التي

<sup>٢٤</sup> يقصد بذلك النسخة المنسقة من كتاب العهد القديم التي عملت بأمر الملك جيمس ملك إنجلترا عام ١٦١١ بعد الميلاد.

كانت يوماً ما متفرقة، مجموعة سادسة؛ لأننا نجد في صلب الفصل الرابع والعشرين (حتى في الترجمة الإنجليزية) ما يكشف لنا عن عنوان جديد بهذا النص «هذه أيضًا «كلمات» الحكماء»، ويلي ذلك مباشرة جزء قصير يجوز أنه ملحق وضعه مؤلف مجھول، كما نجد مدفوناً في قلب الفصل الثاني والعشرين، دون أي إشارة تعلیقية من جانب المترجمين حتى في النسخة المنقحة، ما هو بالتأكيد بداية جزء آخر إن لم يكن عنواناً له (١٧-٢٢) يسمى «كلمات الحكماء» مثل ما وجدناه في الفصل الرابع والعشرين سواء بسواء. فمنهم يا ترى (هؤلاء الحكماء) المعلمون الاجتماعيون – لأن كلمة «حكاميم» العربية يدل معناها على صيغة الجمع – الذين قاموا بكتابة هذا الجزء الذي يبلغ نحو فصل ونصف فصل؟

الواقع أن هذا السؤال قد عجز عن الإجابة عنه كل الباحثين إلى وقت قريب جدًا، غير أنه قد طبعت ورقة بردية كانت قد مكثت مدة طويلة في المتحف البريطاني، فكشفت لنا عن أن مؤلف ذلك الجزء لم يكن سوى صديقنا المصري القديم أمينومبي! وجميع العلماء بكتاب العهد القديم الذين يعتقد بأرائهم وأبحاثهم فيه يجزمون الآن بأن محتويات ذلك الجزء الذي يؤلف نحو فصل ونصف فصل «كتاب الأمثال» قد أخذ معظمها بالنص عن حكم الحكيم المصري القديم أمينومبي؛ أي إن النسخة العبرانية هي تقريباً ترجمة حرافية عن الأصل الهيروغليفي العتيق. وكذلك صار من الواضح أيضاً أن حكم «أمينومبي» شائعة في مواضع عده من كتاب العهد القديم، حيث نراها مصدرًا للأفكار والتشبيهات والمقاييس الخلقية؛ وبخاصة لروح الشفقة الإنسانية الحارة، لا في كتاب الأمثال فحسب بل في القوانين العبرانية وفي سفر «أيوب»، وكما ذكرنا سابقًا في سفر شاءول و«إرميا» أيضًا. وقد أشرنا آنفًا إلى وجود عناصر أجنبية في كتاب الأمثال لم يتعدد المصنف القديم في الإشارة إليها في العناوين؛ لأن الحكيم «أجور» الذي تؤلف حكمه الفصل الثلاثين والملك «لمويل» الذي يدين لأمه بحكمه التي تؤلف الفصل الحادي والثلاثين لم يكونا بداعه من أصل عرباني.

ويتضح بجلاء من «سفر الملوك» (٤: ٣١-٣٠) أن أمثال «سليمان» نمت في جو عالمي؛ إذ نرى فيه ما يأتي:

وافاقت حكمة سليمان جميع بنى المشرق (البدو) وكل حكمة مصر.  
وكان أحكم من جميع الناس من إيثان الأزراحي وهيمان وكلكول ودردع  
بني «ماحول»، وكان صيته في جميع الأمم حواليه.

من سفر الملوك ٤: ٣١-٣٠

فأسماء هؤلاء الأشخاص التي لا تنتمي إلى أصل عبراني تدل على أن كل أولئك الحكماء كانوا أجانب بالنسبة إلى العبرانيين.

وقد كان المعروف من زمان طويل أن «محاكمة»<sup>٢٥</sup> سليمان المشهورة ترجع إلى أصل هندي شرقي، ومع ذلك فإن الأبحاث العلمية لم تكشف لنا من قبل عن مؤلف شرقي قديم بلغة غير فلسطينية تُرجم عنه بالتحقيق جزءاً بأكمله من «كتاب العهد القديم» كما نرى في هذه الحالة. ولهذا الكشف أهمية بعيدة المدى، لدرجة أننا مع إشفاقنا من ملل القارئ نرى أنه لا بد من إيراد بعض الأمثلة الدالة على ما تقدم: فكلمات الحكماء في «سفر الأمثال» العبراني، وفي حكم «أمينموبي» تبتدئ بما يأتي:

| أمينموبي المصري                                          | سفر الأمثال العبراني                                 |
|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| أَمْلُ أَذْنِيكَ لِتَسْمَعُ أَقْوَالِي                   | (١٧) أَمْلُ أَذْنِكَ وَاسْمَعْ كَلَامَ الْحَكَمَاء   |
| وَاعْكُفْ قَلْبَكَ عَلَى فَهْمِهَا                       | وَوَجْهُ قَلْبِكَ إِلَى مَعْرِفَتِي.                 |
| لَأَنَّهُ شَيْءٌ مَفِيدٌ إِذَا وَضَعْتُهَا فِي قَلْبِكَ. | (١٨) لَأَنَّهُ حَسْنٌ إِنْ حَفْظَتْهَا فِي جَوْفِكَ. |
| وَلَكِنَ الْوَيْلُ لِمَنْ يَتَعَدَّهَا.                  | إِنْ ثَبَّتْ جَمِيعًا عَلَى شَفْتِكِ.                |
|                                                          | سُفْرُ الْأَمْثَالِ (٢٢: ١٧-١٨)                      |

<sup>٢٥</sup> يشير إلى قضاء سليمان بين المرأتين اللتين ادعت كلٌّ منهما أمهومة الطفل.

والمقصود من مثل تلك النصائح قد عرّفته «الأمثال»، وهو ما أشار إليه «أمينومبي»<sup>1</sup> من أن المهارة العملية أصل جوهري في المعاملات الرسمية، كما نرى في نص كُلّ منها:

| أمينومبي المصري                                                | سفر الأمثال العبراني                                   |
|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| لأجل أن ترد على تقرير ملن قد أرسله.<br>جواب الحق للذين أرسلوك. | (٢١) لأعلمك قسط كلام الحق لترد<br>(سفر الأمثال ٢١: ٢٢) |

غير أن العبارة «كلام الحق» الواردة في «سفر الأمثال» هي بالطبع تحريف لما يقابل كلمة «تقرير» الواردة في الأصل المصري القديم. وعلى أية حال فإننا نجد في كل من «سفر الأمثال» وحكم «أمينومبي» أن الغرض الخلفي من تلك النصائح ظاهر في كافة ثناياهما، ولذلك نرى أن إيراد بعض أمثلة هنا مفيد جدًا، فمن ذلك:

| أمينومبي المصري                                        | سفر الأمثال العبراني                                                                                           |
|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لا تزحزحن علامات حدود الحقول<br>ولا تدخل حقول الآيتام. | (١٠) لا تتنقل التخنحدود الحقول<br>...<br>...<br>ولا تكونن شرها من أجل ذراع،<br>أرض ولا تتعددين على حدود أرملا. |

(أمينومبي ٧: ١٥-١٦) (سفر الأمثال ١٠: ٢٢)

ومن المهم أن نلاحظ أنه قبل اكتشاف النقاب عن حكم «أمينومبي» هذه أبدى نقاد «العهد القديم» أن كلمة «قديم» التي تشبه في اللغة العبرانية كلمة «أرملا» هي بلا شك غلطة في النسخة الخطية صحتها «أرملا»، وعلى ذلك اتفقوا على جعل تلك الفقرة كالتالي:

لا تزحزحن حدود الأرملا

ولا تدخلن في حقول اليتامي.

وقد جاء اكتشاف الأصل المصري القديم مؤيداً لذلك التصحيح ومثبتاً له، وقد يكون من أهم المشابهات العديدة البارزة التي يمكننا إيرادها هنا تلك التحذيرات الخاصة بالثراء، وهي:

| سفر الأمثال العربي                                  | أمينومي المصري                                                                                    |
|-----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (٤) لا تتعب لكي تصير غنياً.                         | لا تتعبن نفسك في طلب المزيد حينما تكون قد حصلت بالفعل على حاجتك.                                  |
| ... ... ...                                         | ...                                                                                               |
| (٥) هل تطير عينيك نحوه وليس هو؟                     | وإذا جلب إليك المال بالسرقة فإنه لا يمكث معك سواد الليل، وعندما يأتي الصباح لا يكون بعد في منزلك. |
| لأنه إنما يصنع لنفسه أجنحة كالنسر يطير نحوه السماء. | بل يكون قد صنع لنفسه أجنحة كالإوز وطار إلى السماء.                                                |
| (سفر الأمثال ٢٢: ٥-٤)                               | (أمينومي ٩: ١٤-١٠)                                                                                |

والسطر الذي حذفناه هنا من نص «الأمثال» مشوه في الأصل العربي، ومن المحتمل أنه يمكن إصلاحه بفحص الأصل المصري القديم، غير أن تناول مثل هذه المسائل التحليلية لا يمكن في مثل هذا الكتاب.

وفيما قبل سنة ٢٠٠٠ م. كان حكماء المجتمع المصريون قد وازنوا بين الغنى والأخلاق، وفضلوا، بصرامة، الأخلاق على الغنى، واعترفوا تمام الاعتراف بتقاهم الثراء المادي، وأنه لا يجدي شيئاً وبخاصة في عالم الآخرة. وقد وفي المفكرون الاجتماعيون البحث في حماقة الاتكال على الغنى في نواحٍ كثيرة مختلفة، ونجد في الموضع الكثيرة التي تناولت فيها الأمثال العربية هذا الموضوع ما يدل على أنها كانت واقعة بالبداهة تحت تأثير أقوال الحكماء المصريين القدماء. وقد تكون الموازنة الآتية إيضاحاً آخر لذلك:

| أمينومبي المصري                                                     | سفر الأمثال العربي                                                 |
|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| الفقر في يد الله خير من الغنى في الهربي<br>(المخزن).                | (١٦) القليل مع مخافة الرب (يهوه)<br>خير من كنز عظيم مع هم.         |
| وأرغفة (تحصل عليها) بقلب فرح خير<br>من ثروة (تحصل عليها) في تعasse. | (١٧) أكلة من البقول حيث تكون المحبة<br>خير من ثور معلوم ومحه بغضة. |
| (أمينومبي ٩: ١٧-١٦)                                                 | (سفر الأمثال ١٥: ١٧-١٦)                                            |

والمثال الآتي في نفس الموضوع أيضًا:

| أمينومبي المصري                                                                  | سفر الأمثال العربي                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| والثناء على الإنسان كشخص محظوظ<br>عند الناس، خير من الغنى في الهربي<br>(المخزن). | (١) لقمة يابسة ومعها سلامة خير من<br>بيت ملآن ذبائح مع خدام. |
| (أمينومبي ١١-١٢: ١٧)                                                             | (سفر الأمثال ١: ١٧)                                          |

على أن تاريخ العبرانيين فيما يلي هذا العصر لا يترك مجالاً للشك في أنهم كانوا لا يكتثرون بالقوة المالية، أو النجاح في الأعمال، فضلاً عن أن المصنف لسفر الأمثال في «العهد القديم» لم يتجاهل الحكمة المصرية القديمة التي من هذا القبيل كما سيأتي ذكره، وربما لاحظ الباحث أن تلك التحذيرات التي جاءت في سفر الأمثال بشأن الغنى والترف ليست مستقاة من «كلام الحكماء» في التوراة («الأمثال» في التوراة (الأمثال» ٢٢: ٢٤، ١٧: ٢٢). وهذه حقيقة جديرة بالاهتمام، فإذا ما درست تلك الأمثال درسًا أوفى فإن ذلك بلا شك يكشف لنا عن أن أفكار المصنف العربي في كافة موضوعات سفر الأمثال كانت تعتمد على حكم «أمينومبي»، ولدينا فيما يلي مثال آخر، لا يدخل في حدود «كلمات الحكماء» يحذر من الحقد والانتقام (الأمثال ٢٠: ٢٢).

ويهتم «أمينومبي» كثيراً بتحذير الشباب من الحماقة أو مخالطة رجال ذلك الطراز، كما ترى المصنف العربي أيضًا يحذر من ذلك، حيث قال:

| سفر الأمثال العربي                           | أمينومبي المصري                                |
|----------------------------------------------|------------------------------------------------|
| (٢٤) لا تستصحب غضوبًا، ومع رجل ساخط لا تجيء. | لا تصاحبن رجلاً حاد الطبع ولا تلحن في محادثته. |
| (سفر الأمثال: ٢٢)                            | (أمينومبي: ١٣-١٤)                              |

ونجد أن الكلمة العادية التي تعبر عن الرجل الطائش صاحب الطبع الحار في حكم «أمينومبي» هي بكل بساطة «الشخص الحاد». ومن المهم أن نلاحظ هنا أن الأصل العربياني لتلك الفقرة إذا ترجم حرفيًا يكون معناه «الرجل ذو الحرارة»؛ وهي عبارة لا توجد قط في أية جهة أخرى من كتاب «العهد القديم»، وهي بالبداية محاولة من المصنف لنقل التعبير المصري القديم إلى العربية. وعلى كل حال نجد أن الغضب الطائش والانتقام مذومان في كلٍّ من «سفر الأمثال العربياني» وفي حكم «أمينومبي المصري»، وإليك ما قالاه في شأن ذلك:

| سفر الأمثال العربي                           | أمينومبي المصري                                    |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| لا تقولن قد وجدت حاميًا.                     | لا تقل أني أجازي شرًا.                             |
| انتظر الرجل الآهاجم والآن يمكنني أن فيخلاصك. | انتظر الرب (يهوه) فيخلاصك.                         |
| (سفر الأمثال: ٢٠)                            | ضع نفسك في ذراعي الإله يهزمهم صمتك (يعني الأعداء). |
| (أمينومبي: ٢٢)                               | (لا تقل أجزي على الشر بل انتظر الرب فيخلاصك.)      |

وقد كان «أمينومبي» ينصح ابنه بنفس هذه الطريقة الشديدة ناهيًّا إياه عن مشاحنة الشخص الحاد الفم «لأن الإله يعرف كيف يجيئه على عمله (٥: ١٠-١٧)». وذلك يشبه أيضًا ما جاء في سفر الأمثال وهو: «انتظر الرب (يهوه) فيخلاصك». وتتفق نصائح «أمينومبي» فيما يختص بالسلوك في حضرة أصحاب المقامات العالية مع الحياة المصرية القديمة أكثر بكثير مما تتفق مع الحياة العربية؛ ذلك لأن

مراجعة السلوك اللائق في مصر من جانب الموظف المصري الشاب كان لا مناص منه لمن كان يريد مستقبلاً ناجحاً، فكما أن آداب اللياقة الرشيقية المرعية في البلاط الباريسي في عهد اللوايسة المتأخرین من ملوك فرنسا قد انتشرت في كل العواصم الأوروبية التي كانت أقل ثقافة من باريس، كذلك كانت تلك الآداب العالية ورسوميات القصور في المعاملات الرسمية المستحدثة في أخلاق شعب في أصوله خشونة الصحراء البدوية، في عهد الملكية العبرانية الفتية، متأثرة أيمما تأثر بآداب اللياقة التليدة المرعية في بلاط الفرعون الذي قبض موظفوه على زمام الحكم في فلسطين مدة قرون عديدة. ومن أجل ذلك لم يتردد مصنف «سفر الأمثال» العبراني في توصية الإسرائييليين المعاصرین له باتباع آداب اللياقة المصرية الرسمية. وإليك ما ذكر في ذلك في كلٌ من النص المصري والنص العبراني:

| سفر الأمثال العبراني                                | أمينموبي المصري                                                                                            |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (١) إذا جلست تأكل مع مسلط فتأمل ما هو أمامك تأملًا. | لا تأكل الخبز في حضرة رجل عظيم.                                                                            |
| (٢) وضع سكيناً لحنجرتك إن كنت شرهاً.                | ولا تعرّض فمك في حضرته.                                                                                    |
| (٣) لا تشتهي أطاييفه؛ لأنها خبز أكاذيب.             | وإذا أشبعت نفسك من طعام محرم.                                                                              |
| (٤) (سفر الأمثال ٢٢: ٣-١)                           | فإن ذلك ليس إلا لذة ريقك.<br>وانظر فقط (وأنت على المائدة)<br>إلى الوعاء الذي أمامك وكن<br>مكتفيًا بما فيه. |

وكان المترجمون للرواية المقحة من «كتاب العهد القديم» غير متأكدين مما إذا كانوا يترجمون النص العربي بقولهم: «ما هو أمامك» أو يترجمونها «بالشخص الذي أمامك»، وقد حل تلك المسألة ما جاء عن الحكيم المصري «أمينموبي» حيث قال ما

ترجمته: «الوعاء الذي أمامك». وقد **غير** المصنف العبراني ترتيب الأفكار فنقل العبارة «خبز أكاذيب» التي توازي في الأصل المصري القديم: «طعام محرم»، (وحرفيًا: طعام خطأ) إلى السطر الأخير.

على أن نصيحة «أمينومبى» المصري هذه قديمة جدًا؛ لأنها مستقاة من حكم «باتح حتب»، فكان عمرها في زمن «أمينومبى» قد بلغ حوالي ألفي سنة، ولذلك نجد نص النصيحة بالكلمات الأصلية التي فاه بها الحكيم «باتح حتب» أكثر وضوحًا، قال:

إذا كنت امرأً من الذين يجلسون (على المائدة)  
في حضرة رجل أعظم منه فخذ منه حينما يعطيك  
ما يضعه أمامك، ولا تنظر إلى ما هو أمامه  
بل انظر (فقط) إلى ما هو أمامك، ولا تقذفه (حرفيًا ترميه)  
بنظرات عديدة (لا تحملقن إليه)  
واخفض من وجهك إلى أسفل إلى أن يخاطبك  
وتكلم فقط حينما يوجه إليك الكلام.<sup>٢٦</sup>

فنجد هنا إذن حكيمًا عربانياً يفرض على الشباب الإسرائيلي نصائح في آداب اللياقة كانت هي بنفسها المرشد الهادي للموظفين المصريين القدماء في البلاط الفرعوني في العهد الذي ظهرت فيه الأهرام؛ أي قبل ذلك العهد العبراني بألفي سنة، وعلى ذلك يحتمل أن تكون تلك الفقرة أقدم مادة في كتاب العهد القديم. ونجد في ذلك مثلاً رائعاً على أن الحياة العبرانية في فلسطين كانت تتطور تحت تأثير خبرة آلاف السنين من التجارب الاجتماعية التي قد صارت تعد تاريخاً قديماً حينما ظهرت الأمة الإسرائيلية في عالم الوجود.

<sup>٢٦</sup> توجد بینات أخرى كثيرة تدل على اعتماد «أمينومبى» على حكم «باتح حتب»، ويتحقق منها أن «أمينومبى» كان يستعمل الأدب المصري القديم السابق لعهده في تأليف كتابه المكون من ٣٠ فصلًا، وهذه حقيقة هامة؛ لأنها تناقض ما يحاوله بعض علماء الكتاب المقدس من إرجاع عصر «أمينومبى» إلى زمن متاخر، وبذلك يعتبرون حكمه مستعاراً من الأمثل العبرانية.

وقد لا يوجد في كتاب «العهد القديم» مثل من الأمثال كثُر اقتباسه في عصرنا الحالي الذي ساد فيه الاهتمام بالمعاملات أكثر من ذلك المثل الذي يطري من يحسن عمله، وهو:

هل ترى رجلاً ماهراً في عمله  
إنه سيقف أمام الملوك.

والترجمة السبعينية (وهي الترجمة الإغريقية القديمة) لكتاب العهد القديم لا تحتوي على الفعل «ترى»، بل كانت تبتدئ بكلمة «رجل»، وقد أوضح الأستاذ «جرم» أن الفعل الذي تبتدئ به الجملة تابع للفقرة السابقة من الأصل العبراني<sup>٢٧</sup> ولذلك نجد أنه بعد إصلاح ذلك الخطأ تصير الموازنة هكذا:

| أمينومي المصري                                                      | سفر الأمثال العربي                                    |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| الكاتب الماهر في وظيفته سيجد نفسه<br>كافوا لأن يكون من رجال البساط. | (٢٩) أرأيت رجلاً مجتهداً في عمله، أمام<br>الملوك يقف؟ |
| (أمينومي المصري ١٧-١٦: ٢٧)                                          | (سفر الأمثال العربي ٢٢: ٢٩)                           |

ولا حصر لما نستطيع إيراده من أمثال تلك الممااثل المتشابهة، ولكن ما أوردناه من الأمثلة التي ذُكرت يكفي بلا شك للدلالة على أن «سفر الأمثال» العبراني يحمل في ثنائيه جزءاً جوهرياً من كتاب حِكم لمصري قديم سابق له.

وقد جرى ذلك النقل عن حِكم المصريين القدماء دون ذكر المصدر المنقول عنه، وهذا أمر طبيعي حصوله في مثل ذلك الأوان، غير أنه من الأمور الهامة أننا عثرنا في كتاب «سفر الأمثال» على إشارة تدل بلا شك على الاقتباس من كتاب «أمينومي» المصري القديم، ولو أن هذه الإشارة لم تكن بطبعية الحال على شكل عنوان أو بذكر

Weiteres Zu Amen-em-ope und Proverbien in eOrientalistische Literaturzeitung, Vol. 28 (1925) Col. 59

<sup>٢٧</sup>

اسم ذلك الحكيم المصري الذي عاش في مثل ذلك العصر البعيد؛ ذلك بأننا نجد في المقدمة «لكلمات الحكماء» السؤال الغريب الآتي، وهو الذي قد حار في ترجمته مصنفو الترجمة المنقحة لكتاب العهد القديم، وهاك نص السؤال:

ألم أكتب لك أموراً شريفة  
من جهة مؤامرة ومعرفة؟

سفر الأمثال ٢٢ : ٢٠

وقد وضعت لجنة التنقح ملاحظة في الهاشم خاصة بعبارة «أموراً شريفة» لفتوا بها النظر إلى أن «تلك العبارة مشكوك فيها». الواقع أن المصنفين العبرانيين الأقدمين كانوا أنفسهم يشكون فيها بعض الشك أيضاً؛ وذلك لأنهم وضعوا هجاء آخر لتلك الكلمة على هامش النسخة العبرانية فصارت الكلمة بحسب هجاء المصنفين العبرانيين القديامي تعني «ثلاثين»، فإذا ارتضينا هذه الكلمة يصير السؤال هكذا: «ألم أكتب لك أموراً ثلاثين من جهة مؤامرة ومعرفة؟» ويبدو لنا لأول وهلة أن صيورة السؤال بهذه الصيغة يحدثنا بشيء لا معنى له، ولكننا عندما نلاحظ كما لاحظ الأستاذ «إرمان» أن «أمينومبي» قد قسم كتابه المذكور إلى ثلاثين فصلاً ورقمها، فإن كل شيء بعد ذلك يصير واضحاً.

ولا بد أن لفافة البردي المصرية الحاوية لهذا الكتاب كانت تسمى في فلسطين باسم «ثلاثون فصلاً في الحكمة» أو ما يشبه ذلك، ثم اختصر الاسم بعد ذلك على ما يظهر إلى عنوان بسيط أطلق عليها وهو «الثلاثون».

وعلى ذلك تعطينا تلك الترجمة الحقيقية التي وصلنا إليها عن طريق اقتراح العالم «جِرم» وبدون أي تغيير في أصل المتن العبراني الموازنة التالية:

| أمينومبي المصري                                                  | سفر الأمثال العربي                                     |
|------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| تبصر لنفسك في هذه الفصول الثلاثين<br>حتى تكون مسرة (اك) وتعلماً. | (٢٠) ألم أكتب لك ثلاثين فصلاً<br>من جهة مؤامرة ومعرفة؟ |
| (٨-٧ : ٢٧)                                                       | سفر الأمثال (٢٢ : ٢٠)                                  |

وإن ذكر أحد مؤلفي «العهد القديم» – على غير المؤلف – لكتاب أجنبي عن العبرانية، كان ينقل عنه من غير تحفظ، يؤكد لنا أنه كان تحت يده ترجمة عبرانية كاملة للكتاب الذي وضعه «أمينومبى» المصري، بمعنى أن تلك الترجمة كانت تحتوي على جميع الثلاثين فصلًا التي حواها الأصل المصري الهيروغليفى، وإلا كانت كلمة «ثلاثين» بعد وضعها في كتاب الأمثال لا تدل على أي معنى. ولكي يحافظ الناقل العبراني على هذا المعنى نراه، مع عدم نقله للثلاثين فصلًا التي يحويها الأصل المصري القديم برمته، قد استعمل بالضبط «ثلاثين» مثلاً في نسخته العربية المختصرة (الأمثال ١٧: ٢٤، ٢٢: ٢٤).

ولا شك أن القارئ قد كُونَ لنفسه ملاحظة ذات أهمية بارزة بعد أن تأمل تلك الفقرات من كتاب الحكمة العبرية القديم، ووضعها جنبًا لجنب مع الأصل المصري القديم الذي اقتبس منه. على أنه يتضح لنا، خلافاً للأجزاء التي ترجمت ترجمة حقيقة، أن مصنف «كتاب الأمثال» لم يكن مستسلماً ولا آلة جامدة في نقل تلك الحكم المصرية القديمة عن الترجمة الفلسطينية.

وليس لدينا أمل كبير في العثور يوماً ما على تلك الترجمة، ولعله من الجائز أن يكون المترجم الفلسطيني نفسه قد أخرج الترجمة غير المقيدة التي وجدناها في «سفر الأمثال»، وعلى ذلك كان مصنف الأمثال ينقل عن تلك الترجمة كما هي.

ومهما يكن من الأمر فإن الحقيقة الناصعة هي أن الصورة التي ظهرت بها حكم «أمينومبى» مراراً في «سفر الأمثال» توضح لنا بجلاء أن المترجم أو المصنف العبراني قد اقتبس في الغالب مجرد الأفكار المصرية القديمة ونشرها بتصرف بما له من نظر ثاقب إلى الحياة، وبما له من المهارة الأدبية السامية والدراسة باللغة التي ينقل إليها، وهي عادة لغته. ويتبين ذلك تماماً من إيراد بعض الأمثلة الواضحة القاطعة؛ فنجد مثلاً أن «الغنى» يتخذ له أجنحة في كلٍّ من مصر وفلسطين، غير أن الأجنحة المصرية كانت أجنحة «إوز»، وأما الأجنحة في فلسطين، حيث لم تكن هناك مستنقعات زاخرة بالإوز البري، فقد أبدل المترجم بها أجنحة النسر.

وكذلك نجد في مصر أن رجل الأعمال الناجح كان في العادة «كاتباً»، أما في فلسطين حيث لم تكن الأحوال كذلك، فإن المترجم العبراني قد سماه «رجالاً» فقط، ثم أردف ذلك بوصفه «بالمهارة في عمله» ليتم تحديد صفتة.

ونجد في مصر أيضًا أن أهم دين كان يدان به الإنسان لإله الشمس قبل ظهور «سفر الأمثال» بأكثر من ألف سنة هو هبة الماء، وقد اتخذ من شمولها لكل العالم دليلاً على المساواة بين جميع الناس، وأما في فلسطين حيث يندر الماء ويكثر القحط، فإننا نجد أن حَلْقَ يهوه لجميع العالم هو الذي اتخذ سبباً للمساواة بين جميع الناس بالرغم مما يوجد من الفرق بين الغني والفقير. وهكذا جاء من التشابه في ذلك بين متون التوابيت المصرية القديمة وبين «سفر الأمثال» العبراني:

| متون التوابيت المصرية                                                                                                                              | سفر الأمثال العبراني |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| لقد خلقت المياه العظيمة حتى يمكن<br>الفقير من استعمالها مثل الغني.<br>(الغنى والفقير يتلاقيان صانعهما كليهما<br>الرب (يهوه).<br>(سفر الأمثال : ٢٢) |                      |

وقد أشرنا من قيل إشارة خفيفة إلى أن وجود روح الاتصال على المشيئة الإلهية في حكم «أمينوموبي» قد أثرت تأثيراً دينياً عميقاً لا شك فيه في حكماء فلسطين وأنبيائها، ففي نصيحة «أمينوموبي» الجميلة القائلة: «ضع نفسك بين ذراعي الله» لا يكاد يخفى علينا أنها المصدر الذي نجد صداقاً في الكلمات التي يسميها الناس «بركات موسى» وهي:

إن الله الأبدي مكان سكن  
وتحته ذراعاه الأبديتان.

فالرجل الأمثل في نظر الحكم «أمينوموبي» هو الذي يتكل على الله ويصبر على تحمل الظلم في صمت، واثقاً من نزول الانتقام الإلهي على الظالم. فهل كان من باب الصدفة أن نجد الصيغة العبرانية، التي ظهرت فيما بعد، تقول عن أخلاق «موسى» ما يأتي:

وأما الرجل «موسى» فكان حليماً جدًّا، أكثر من جميع الناس الذين على وجه الأرض.

سفر العدد ١٢ : ٣

على حين أن «موسى» قد مثل في الصيغة القديمة بالرجل القوي المعتمد على نفسه، وأنه رجل عمل مهاجم لا يحتمل وقوع أي ظلم على نفسه أو على قومه (؟) وقد لفت الأستاذ «سلن» Sellin النظر إلى أن المثل الأعلى في الأخلاق عند العبرانيين القدماء كان يتمثل في رجل العمل والقوة والحكمة ذي المال والبنيان العظيمين، ولكن ظهرت بعد منتصف القرن الثامن ق.م فكرة مخالفة لهذه بالمرة تصور الرجل المثالى بأنه هو الحكيم المتواضع المهدب الصامت المجرد من الممتلكات المادية، ونرى هذا المثل الأعلى في ذروته متمثلًا في صورة الخادم المتألم الذي يوصف بأنه:

لن يصبح أو يرفع صوته أو يجعله يسمع في الشارع.

أشعيا ٤٢: ٢

وأقوى من ذلك ما نجده في تصور «أشعيا» السامي عندما يقول:

وكان مضطهدًا، ومع ذلك فإنه حينما عذب  
لم يفتح فاه كالحمل الذي يساق إلى المجزرة  
وكالنعجة الصامتة أمام من يجزها، فهكذا  
هو لم يفتح فاه.

أشعيا ٥٣: ٧

وكان الحكيم «أمينموبي» يجد دائمًا مثله الأعلى في الرجل الصامت الذي يترك أمره لله.

والآن وقد علمنا أن كتابه كان يقرأ في «أورشليم»، وأن الحكماء والأنبياء العبرانيين كانوا ينتخبون منه المختارات ويقتبسون الاقتباسات، فإنه يجدر بنا أن نتساءل عما إذا كانت فكرة المتألم الصامت عندبني إسرائيل لا ترجع في أصلها إلى الاجتماعيين المصريين. وعلى أية حال فإنه صار من الواضح الآن أن المثالية الاجتماعية التي قامت على سمو التقدير للأخلاق، والتي هي أقدم ما عرف لنا من مذاهب تفويض الأمور للأقدار، بل كانت في ذلك العصر المذهب الوحيد من نوعه، قد ظهرت في مصر قبل سنة ٢٠٠٠ ق.م، وكانت نفس الكتب التي تحتوي عليها يقرؤها في «أورشليم» أولئك الرجال الذين أنتجوا تلك الكتابات التي نسميها الآن «العهد القديم».

وكيف كان يمكن أن يكون الأمر غير ذلك؟ فكما أنتا نجد الآداب الأوروبية الحديثة قد نعمت مشبعة بما ورثناه من قديم أدب الإغريق والرومان، كذلك كان محتًّا أن يتأثر العبرانيون في فلسطين كل التأثر في أفكارهم وكتاباتهم بآداب تلك الأمة العظيمة التي قبضت على زمام فلسطين ووضعتها تحت سيطرتها الثقافية والسياسية مدة تفوق مدة نفوذ «روما» في بلاد الغال (فرنسا القديمة).

وعلى ذلك فإن تراثنا الخلقي الديني العظيم الملام الذي انحدر إلينا من العبرانيين يمكن التسليم بصفة قاطعة بأنه ميراث مزدوج. فهو أولاً: قد تكون من خبرة بضعة آلاف من السنين مارسها الشرق الأدنى القديم، وبخاصة مصر، قبل ظهور الأمة العربية.

وثانياً: أن تلك الخبرة قد رسخت قدمها بشكل مدهش وزيد عليها بما اكتسبه العبرانيون أنفسهم من التجارب الاجتماعية المتواصلة، على يد أولئك الأنبياء والحكماء الإسرائييليين.

وقد كان تبادل عوامل الثقافة بين فلسطين وجيرانها من كل الجهات واضحًا منذ زمن بعيد على أساس ما لدينا من الكتابات العبرانية فقط، فهذه الكتابات تكشف لنا عن دوام مرور قوافل التجارة الأجنبية بهذه الأنهاء، فحينما كان العبرانيون في حاجة إلى الحدادين فإنهم كانوا يجلبونهم من المدن الفلسطينية، واقتبس مهندسو «سليمان» تصميم معبده في «أورشليم» من تصميم معبد مصرى، وكذلك مهارة الصناع الذين قاما ببنائه فقد أرسل لهم «هرام» ملك «صیدا» إلى صديقه «سليمان»، وتزوج «إهاب» ملك بنى إسرائيل من أميرة فينيقية وتولى حمايتها في إحصار آلة لها أجنبية عن العبرانيين، وغيره من تلك الأمثلة التي لا حصر لها.

ويجب علينا الآن أن نضيف إلى هذه الأدلة المبينة المستقة من «كتاب العهد القديم» تلك الأدلة التي أسفرت عنها الأبحاث الأثرية الحديثة، فقد أماتت لنا الحفائر الفلسطينية اللثام عن قائمة طويلة من البضائع الأجنبية التي اشتريت هناك ومعها عدد عظيم من الرسوم الزخرفية الأجنبية التي اجتلت مع تلك البضائع، فضلاً عن أدلة أخرى لا حصر لها تتعلق بتأثير العوامل الأجنبية، فالاثاث الذي عُثر عليه في قصر الملك «إهاب» في «سامرا» كان محل بقطع من العاج نقشت عليها صور آلة أجنبية، وبخاصة من آلة مصر القديمة (انظر شكل ١٨). الواقع أنه يمكن كتابة مجلد بأكمله عن العناصر الثقافية الأجنبية التي انتشرت في فلسطين قبل أن يستوطنها العبرانيون،

وظل أثرها يزداد بعد ظهور الملكية العبرانية في عالم الوجود. وربما كان من الواضح أيضاً منذ زمن بعيد أن الأدب العبراني، بصفته معبراً عن الحياة العبرانية، لا بد أنه كان بطبيعة الحال، مطعماً، مثل تلك الحياة نفسها، بالمؤثرات الثقافية المنحدرة من الخارج، سواء كانت في القانون أم في الأساطير أم في الدين بوجه عام. ولا يقل عن ذلك كله المبادئ الخلقية، وقد رأينا فيما سبق أن العبرانيين أخذوا الكثير من قوانينهم وأساطيرهم عن المدينة البابلية، أما في الأخلاق والدين والتفكير الاجتماعي بوجه عام – الذي هو أول نواحي اهتمامنا في هذا الكتاب – فإننا نجدهم قد بنوا حياتهم على الأسس المصرية القديمة؛ فالإسرائييليون بعد استيغاثتهم فلسطين كانوا في الواقع يسكنون أرضًا من الأملك المصرية مضت عليها في هذه الحال قرون بأكملها، وقد استمرت بلاداً مصرية عدة قرون بعد استيغاثة العبرانيين لها، وحتى في عهد متاخر كعهد حكم «سليمان» نجد أن الفرعون المصري أهداى إلى الملك العبراني مدينة «جزر»، وهي بلدة حصينة من بلدان فلسطين كانت تقع على وجه التقريب في كتف «بيت المقدس».

هذا إلى أن النتائج الأساسية التي قامت وستقوم عليها دعامة المبادئ الخلقية في الحياة المתחدرة في أيامنا، كانت قد اهتدت إليها الحياة المصرية قبل الوقت الذي ابتدأ فيه العبرانيون تجاربهم الاجتماعية في فلسطين بزمن طويل، كما كانت تلك المبادئ الخلقية المصرية موجودة فعلاً في فلسطين بصورة مدونة منذ قرون عدة حينما استوطنها العبرانيون.

حقاً إن التوسع الذي أدخل على تلك التعاليم كثمرة من ثمرات الفكر والحياة العبرانية، يعد ذا قيمة عظيمة للإنسانية لا تقاس بأي مقياس كان، غير أننا عندما نعرف بهذه الحقيقة يجب لا يفوتنا أن تلك المشاعر الخلقية التي تسود المجتمع المتدين الآن ترجع في أصلها إلى عصر أقدم بكثير من «عصر النبوات» المعترف به من زمن بعيد، وأنها قد انحدرت إلينا نحن أهل هذا العصر الحاضر من عهد لم تكن فيه الكتابات العبرانية قد وُجدت بعد. وعلى ذلك تكون مصادر تراثنا من التقاليد الخلقية بعيدة كل البعد عن انحصارها في فلسطين وحدها، وأنه يجب اعتبارها مشتملة كذلك على الحضارة المصرية. على أن السبيل الذي وصل منه هذا التراث الجيد إلى العالم الغربي هو على وجه خاص ما بقي لنا من الأدب العبراني وحفظه لنا «كتاب العهد القديم».

فإن زوال مدنية الشرق القديم التي بُنيت على أساسها المدينة العربية، وما نتج عن ذلك من حرمان العالم الغربي من فهم كل كتابة وكل لغة لتلك المدنية البائدة حتى ظلت في عالم صمت مدة ألفي سنة، قد ترك الأدب العربي يضيء لنا وحده كأنه شعلة وحيدة من النور تحيط بها الظلمة الدامسة من جميع جهاتها. وعلى ذلك يكون ما ورد إلينا حديثاً بالوسائل العلمية من بعض المعلومات عن المدنية الشرقية المفقودة بمثابة قبس يضيء تلك الظلمة ويحيطبني إسرائيل بنور يرجع إلى ما قبل عهدهم ببضعة آلاف من السنين. ولو أن العالم الغربي لم يفقد قط كل علم بأصوله وتطورها لما كان يخطر ببال أي باحث قط أن يجعل للعربانيين أي منزلة في التاريخ فوق أنهم بلغوا ذروة ذلك التطور الطويل السابق في الأخلاق والدين، وأول ما كان يحصل بالتأكيد هو عدم ظهور ذلك المذهب اللاهوتي القائل بأنفراد شعب واحد بالتمتع بالوحى الإلهي، وهو المذهب الذي أعمى أبصارنا عدة قرون عن تعرف ذلك التراث الخلقي الجليل الذي ورثناه عن تأملات وإلهامات العالم بأسره، لا عن تاريخ أو تجاريب أي أمة من البشر بعينها.

وعلى ذلك فإن أعظم فائدة إنسانية نجنيها من وراء الامتداء إلى حقيقة تلك المدنية الشرقية القديمة المفقودة هي أنها ردت إلينا تراثاً عرضه عَرْضُ الأفق، وهو التراث الذي قد خلّفته لنا حياةبني الإنسان أجمعين؛ ففيه نجد أعظم وهي يخطر لنا، وبه يمكننا الآن أن نستدل على أن انبات إدراك الإنسان للمميزات التي تفرق بين السلوك الطيب والخاطئ إنما هو خطوة من خطى التاريخ ونتيجة للخبرة الاجتماعية، وأن قيمة هذا الإدراك فوق كل تقدير؛ لأنه إدراك نامٌ لم تكمل بعد تطوراته التاريخية؛ فإن استردادنا لتلك المدنية المفقودة هو الذي أمكننا به إقامة البراهين على أننا لم نقطع مرحلة تذكر بعد خروجنا من عهد الظلمة الحالكة السابق لظهور القيم الأخلاقية، وأن «فجر الضمير» لا يزال خلفنا بالضبط لم نك نبتعد عنه شيئاً، وأننا ما زلنا لكن نقف عند مطلع شمس عصر القيم الأخلاقية.

وإني أعتقد أن الأستاذ «لويس أجاسيز» Louis Agassiz هو الذي (بعد أن فحص التزعزع الدائم في الجبال الثلجية السويسرية، وراقب انحدار كتل الصخر الكبيرة والصغيرة وهي في قبضة الثلج، ثم انفصلها عنه بتأثير شمس الصيف الحارة فتستحيل بذلك إلى سور من الصخور المتراكمة يحِف بفوهة الوادي) أدرك في نهاية الأمر أن هذه الحركة الجليدية كانت دائبة على عملها هذا منذ أزمان بعيدة، ثم أشرقت

على عقله فجأة تلك الحقيقة الرائعة؛ وهي أن تلك العمليات الجيولوجية التي جرت في أزمنة سحيقة وأفاقت إلى تكون الأرض لا تزال دائبة مستمرة في طريقها إلى يومنا هذا، وأنها لم تتقطع ولن تقطع عن عملها قط. وبعد هذه النظرة القصيرة التي ألقيناها على أدوار التطور الخلقي، قد نكون محقين إذا قررنا من باب الموازنة والقياس أن ما ذكر عن فعل الثلوج ينطبق كل الانطباق على ما نحن بصدده من التطور الخلقي في بني الإنسان.



## الخاتمة

إن زبدة جميع الأشياء، وما ترمي الحرية والتعليم والمخالطة والثورات إلى تكوينه ومنحه، هو «الأخلاق»، كما أن غاية الطبيعية هي أن تصل بملكيها (الإنسان) إلى هذا التتويج (يعني الأخلاق).

عن إمرسون Emerson من مقال له في السياسة

إنني أحب التاريخ؛ لأنّه يظهر لي نشأة العدالة وتقدمها، ويزيد من تقديري لجماله أني أرى فيه منتهى ارتقاء الطبيعة.

عن رسائل للكاتب هـ. تين H. Taine

### (١) الطبيعة ومصادقتها للبشرية

يُحكى عن «هيكل» Haeckel المختص في علم الحياة أن بعض الناس سأله ذات مرة السؤال المثير للنفس الآتي:

إذا فرض أنه كان في مقدورك أن توجّه إلى «الكون» سؤالاً، وكنت واثقاً من أنك ستلتقي الإجابة الحقيقية، فما هو ذلك السؤال الذي كنت ترغب في توجيهه إليه؟

عندئذ ظل «هيكل» غارقاً في التفكير بضم لحظات، ثم قال: إن السؤال الذي أفضّل أن أسمع الإجابة عنه أكثر مما عدّاه هو: «هل الكون مصادق للبشرية؟»

والواقع أننا هنا أمام سؤال عميق ملهم.

فإن التطور الخلقي الذي تتبعنا خطواته في الفصول السابقة يمكننا الآن من مناقشة سؤال الأستاذ «هيكل» هذا في ضوء حقائق ثبتت لنا أخيراً، ويحملن أن بعضها كان غير معروف له؛ إذ ذاك، وإن كانت لا غنى عنها في هذه المناقشة.

وقد جرى العرف من زمن بعيد بأن مهمة المؤرخ هي أن يعرض النتائج التي وصل إليها، وأن يشير بقدر المستطاع إلى الوثائق الأصلية التي نبّت منها نتائجه، وبعد ذلك يكون قد أدى واجبه وليس له أن يدخل في المغازي الخلقية، بل تعد مهمته منتهية عند ذلك الحد.

فإذا كان القارئ قد احتفظ بما يلزم من الصبر في مطالعته، فإنه لا بد قد استطاع الإلام بأهم الأدلة المدوّنة التي تكشف لنا عن أصول أخلاقنا الموروثة وتاريخها المبكر كما جاءت مرتبة في فصول هذا الكتاب. وإنني كمؤرخ لا يحق لي ذكر شيء فوق ما تحتاجه هذه الأدلة من مناقشة، غير أن ما لهذه الأدلة نفسها ولنتائج الناشئة عنها من الأهمية البعيدة الذي يرغبني في الإدلال ببعض ملاحظات إضافية خارجة في الأصل عن دائرة اختصاصي، ولا سيما أن خاتمة كتاب ما — إذا كان هناك شيء يسمى بهذا الاسم — تسمح بأن يدلي المؤلف فيها بكل ما يروقه قوله.

والآن نعود إلى سؤال الأستاذ «هيكل»، إنني مع شعوري بشيء من الاعتزاز بالرأي أقول إنني كنت أود أن أسأله هو السؤال التالي: «من أين أتيت بكلمة «مصادق» هذه؟» ذلك لأن الأستاذ «هيكل» قد اعتبر مدلول كلمة «مصادق» أمراً بديهياً كما يعتبر المؤرخ الطبيعي المادة عاملًا من عوامل بحثه دون أن يطالب بتفسيره.

ولكن مدلول كلمة «مصادق» ليس أمراً بديهياً، بل إن مجرد ظهورها في سؤال الأستاذ «هيكل» هو في الواقع إجابة عن السؤال نفسه، وكان من الواجب أن يسأل عن إيضاح تلك الكلمة؛ فلو لا أن الأستاذ «هيكل» قد مات منذ زمن طويل لكان من الأمور

الشائقة أن نسمع إجابته عن ذلك، ومن المحتمل أن إجابته كانت تكون شيئاً شبهاً بما يأتي:

ولم هذا؟ إن كلمة «مصادر» كلمة مألوفة في جميع اللغات الحديثة المتدينة.».

ولكن المعترض به من زمن بعيد هو أن اللغة أكثر من مجرد أداة نقل للتعبير عن الفكر، بل الواقع أن اللغة هي أداة نقل مؤلفة من تجارب البشر، لدرجة أنها من الوجهة التاريخية تعتبر إلى حد ما سجلاً لتجارب البشر في جميع نواحيها المتعددة، سواء أكانت اجتماعية أم صناعية أم علمية أم ميكانيكية أم فنية أم خلقية أم دينية أم حكومية، إلى غير ذلك. فإذا توجهنا بنظرتنا مثلاً إلى سلعة هامة من نتائج تجاربنا الميكانيكية في الوقت الحاضر، وهي السيارة، فإننا نجد أن الكلمات «جراج» و«شوفير» (سائق) و«شاسي» (الجزء الأسفل من هيكل السيارة) «وتتو» (نوع من العربات) ونحوها قد بدأ استعمالها ينتشر في اللغة الإنجليزية منذ حوالي جيل من الزمن، وسيستمر ظهور هذه المجموعة الصغيرة من الكلمات بأصلها الأجنبي إلى ما قد يبلغ آلاف السنين برهاناً على حقيقتين تاريخيتين في تجاربنا: الأولى: ظهور استعمال «الأتموبيلات» في أواخر القرن التاسع عشر، والثانية: أن أصل «الأتموبيل» ومبدأ استعماله العام كمخترع عملي يرجع إلى فرنسا.

ومن الأمثلة الشائقة التي يمكن اقتباسها من الحياة البشرية المبكرة كلمة «ببلووص» Biblos التي يحتمل أنها ظهرت في أوروبا في وقت يرجع إلى حوالي عام 1000 ق.م، وقد أدخلت في اللغة الإغريقية بمدلول كلمة «بابيروس» (ورق). وبعد ظهور هذه الكلمة في اللغة الإغريقية قبل سنة 500 ق.م بعده قرون (على الأرجح) دليلاً على وقت بداية دخول الورق في أوروبا، كما يعتبر اسمه غير اليوناني – يعني اسمه الأجنبي الذي اشتقت منه كلمتنا «بible» ومعناها «التوراة» – دليلاً قاطعاً على أن مدينة «ببلووص» الفينيقية الواقعة على ساحل سوريا الشمالي كانت هي المصدر المباشر لأول ورق استعمل في أوروبا.

وهكذا نجد في مدفون طيات اللغة أيضاً لمنشاً آخراعين بشريين ملموسين تماماً، وهما «الأتموبيل» الذي بدأ استعماله في عصرنا الحالي، والورق (البابيروس) الذي كان أول دخوله إلى أوروبا منذ زمن يزيد على خمسة وعشرين قرناً. وما يسري على

هاتين الكلمتين من حيث إدلةهما بالمعلومات الافتراضات الميكانيكية الحديثة يسري بطبيعة الحال كذلك بالنسبة للشئون الأقل مادية في ارتقاء الحياة الإنسانية، عندما نهضت من حالة الهمجية أو الوحشية وسارت نحو بلوغ تلك القيم النفسية الباطنة التي أفضت إلى ظهور مثل الكلمات: «صديق» و«صادق» و«صادقة».

وما دام الأمر كذلك أفلأ يكون الأستاذ «هيكل» حينما وضع سؤاله المتقدم ذكره: «هل الكون مصادق للبشرية؟» قد فاتته أهمية مجرد وجود كلمة «صادق»؟ وقدرأينا عند فحصنا للوثائق المصرية القديمة أنه يوجد في لغتها وفي تاريخها ما يدل على بزوغ فجر تلك الصفات البشرية وارتقاءها المبكر عند قدماء المصريين مما تنم عليه كلمة «صادق».

ومن المؤكد أنه لو كان الأستاذ «هيكل» يشاركتنا الآن في هذه المناقشة لكان له فيها تعليق يعتقد به ربما كانت صيغته على الصورة الآتية: «كيف يكون ما برهنت عليه تاريخياً من ظهور كلمة «صادق» جواباً على سؤالي الأصلي؟ إننا إذا سلمنا أن الإنسان الطبيعي قد نشأ من أصل الكون المتطور، ثم سلمنا أن الخبرة البشرية هي التي ابتكرت «الصادقة» وأنمتها، فإن معنى ذلك أنه تتكلم عن الخبرة البشرية، في حين أن سؤالي منصبٌ على الكون. فما شأن الخبرة البشرية إذن بالكون؟»

وعلى الرغم من أن الفكرة القائلة بأن الإنسان جزء من الطبيعة سابقة لعهد الفيلسوف «لوك»، فإن المقدمات التي بنى عليها آراءه هي التي على ما يظهر قد أدت بالفلاسفة إلى تلك النتيجة. وهي نتيجة من عمل الفلسفية ببنوها — طبعاً — على مقدمات فلسفية. أما في أيامنا هذه فقد صار في استطاعة أبحاث علم الحفائر الجيولوجية وعلم آثار ما قبل التاريخ أن يتبعوا تاريخ الإنسان الطبيعي وهو ينهض من العصور الجيولوجية ويخرج من العالم الطبيعي، وعلى ذلك تزداد الأدلة باطراد على أن الإنسان جزء من الطبيعة، ولو من ناحيته الطبيعية على الأقل، ثم إن أقدم الوثائق المدونة التي وصلت إلينا عن ماضي البشرية تكشف لنا أيضاً عن ارتقاءه حتى بلغ عهد الوعي الأخلاقي.

ومن العجيب أن هذه الحقيقة قد خفيت — على ما يظهر — على المفكرين. وعلى كل حال فقد صرنا الآن لا نعتمد على أقوال الفلسفه، كما كان الحال في عهد «جيته» Goethe، في مجرد الافتراض بأن الإنسان فيض من إنتاج الطبيعة، ووثائق الشرق الأدنى القديمة تبرهن بالدلائل التاريخية هذه الحقيقة.

وقصة نشأة بني البشر كما أماطت عنها اللثام الأبحاث الأخيرة في الشرق الأدنى القديمة تُظهر لنا بأجلى بيان، لا من الوجهة الفلسفية بل من الوجهة التاريخية، أن خبرة بني البشر هي آخر مرحلة في تاريخ الكون؛ أي إن الخبرة البشرية، هي بقدر ما وصلت إليه معارفنا، ثمرة من ثمرات ذلك التاريخ.

وفي قصة حياة الرقي البشري التي كانا نتتبع سير خطواتها في هذا الكتاب التقاطنا خيوط الحياة الإنسانية الآخذة في الارتفاع عند النقطة التي صار فيها الإنسان أول مخلوق عرف بقدراته على صنع الآلات في زمن لا يقل بعده عن مئات الآلاف من السنين، بل قد يبلغ مليوناً من السنين. ونحن الآن نعتبر الأبحاث عن تلك المرحلة من حياة الإنسان ملگاً شائعاً بين علماء الحفائر وعلماء البيولوجيا من جهة وعلماء الآثار من جهة أخرى.

ونحن علماء الطبائع الإنسانية عندما نريد البحث عن ذلك العصر السحيق ننkatف مع علماء التاريخ الطبيعي – لما نجنيه كلانا من جهودنا المشتركة – فهي تجربة نافعة لكيلنا.

فالإنسان – في الحالة التي وُجد عليها في فجر العصر الحجري – يعتبر موضوعه داخلاً في أبحاث العلماء الطبيعيين، وإن كان العلم لم يبين لنا النقطة التي انقطعت عندها صلة البشرية بذلك الكون المتطور فلم تعد جزءاً منه.

ولنرجع بالبصر كرة عاجلة بالرغم مما سيوقعنا فيه ذلك من بعض التكرار، ناظرين في مدى تاريخ الحياة البشرية منذ ذلك الوقت، للبحث بما إذا كان في مقدورنا أن نجد نقطة لم تعد البشرية بعدها جزءاً من ذلك الكون.

وبالرغم من السرعة التي اتبعناها في هذا الكتاب فقد استطعنا أن نقتفي أثر أقدم من عرفنَا من أجداد الحضارة في أدوار حياتهم التي قامت على الصيد في أنحاء هضبة الصحراء الكبرى، المتaramية للأطراف، في ذلك العهد السحيق الذي كانت فيه مرتفعتها – الماحلة الآن – لا تزال خضراء يكسوها الكلأ الأخضر. ويقول علماء الحفائر العلمية: إن ذلك الصائد الفطري الذي كان يهيم في غابات الصحراء خلال عصر ما قبل التاريخ، كان مخلوقاً نشاً من تطور حياة الكون؛ أي إنه كان لا يزال جزءاً غير منفصل من ذلك الكون.

ثم نرى أنه في أنحاء جميع شمالي أفريقيا أخذت تلك الحلقة الخضراء المتaramية للأطراف تندوي وتتنبض ببطء في خلال مائة ألف سنة أو تزيد، حتى صرنا نرى تلك

الخمايل والغابات البرية تتلاشى وتختفي تدريجياً، كما كانت المياه التي تتخض في بحيرة صحراوية ما، على امتداد وادي النيل، كالرمل المتناقص في ساعة رملية زجاجية، تقيس لنا مدى تلك الأزمان الطويلة التي كان يتناقص في خلالها سقوط الأمطار في شمالي أفريقيا فيحيل تلك الصحراء الشاسعة تدريجياً إلى بيداء ماحلة لا تشتمل إلا على صخور ورمال جامدة، وعندما اضطر أولئك الصيادون المتوجهون إلى هجر هضبة تلك الصحراء بهذه الصورة والنذول إلى وادي النيل، ألم يعودوا جزءاً من ذلك الكون المتطور؟

وحيينما قاموا على أثر ذلك بحبس حيواناتهم المتوجهة في الحظائر العظيمة ليتخذوا منها ماشية أنيسة كالبقر والغنم والمعز والحمير، وحيينما أصبحوا لا يكتفون بأكل بذور الحشائش البرية، وصاروا يزرعونها ويعتهدونها كالشعير والقمح، ثم خلعوا عن أنفسهم حياة الصيادين المتجولين واستوطنوا قرى صغيرة رعاة وزرائغاً. ألم يعودوا جزءاً غير منفصٍ من ذلك الكون المستمر في الارتفاع؟

وبعد بناء تلك القرى التي من عصر ما قبل التاريخ – وهي التي كان يقطنها أولئك الرعاة والحراثون – والتي كانت مبعثرة فيما يبلغ ٧٠٠ أو ٨٠٠ ميل على طول وادي النيل، وبعد تحولها بتأثير عدة آلاف من السنين من التطورات الاجتماعية إلى أقدم دولة معروفة في غضون التاريخ يتتألف سكانها من عدة ملايين من النسمات، تعرف المعادن والكتابة وتسيطر عليها حكومة منظمة تنظيمياً سامياً، وتقوم ببناء أضخم المباني التي لم يُبنَ مثيلاً لها قط في ذلك العالم القديم، دالة بذلك على قوة تغلبها الهائل على العوامل المادية. ألم يعودوا بعد كل ذلك بأية حال جزءاً من ذلك الكون المتطور؟

وحيينما بدأ تخمر تلك العوامل الاجتماعية عند فجر ما يسمى عصر التاريخ؛ أي قبل عام ٣٠٠٠ ق.م ببضعة قرون، وظهر تأثير أقدم عصر عرف فيه الاحتكاك الاجتماعي، الذي استمر نحو ألف سنة ثم ظهر أخيراً قبل عام ٢٠٠٠ ق.م في صورة أقدم حرب مقدسة في سبيل العدالة الاجتماعية وابتغاء إيجاد عهد جديد قوامه الشفقة الأخوية؛ أي حكم المصادقة. فهل يجب بعد ذلك أن ننضم أولئك النفر الذين هم أقدم دعاة للمثل العليا في الاجتماع عن تلك المراحل السابقة في ذلك الكون المتطور؟

وهنا نجد القيمة الأساسية لنتائج الكشفوف التي كشفتها لنا الطبقات الجيولوجية ومداياش الشرق القديمة وجباناته، فإن هذه الكشفوف تتيط لنا اللثام عن مجموعة من الصور الرائعة نرى فيها المرحلة تلو المرحلة في طريق تقدم البشر وارتقاءه. ففي بداية

الطريق نرى الإنسان يبدو بشكل واضح خارجاً من العصور الجيولوجية، وبعد مضي عدة مئات من آلاف السنين ينهض من ذلك الفتح المادي المحس إلى المستوى الذي يدرك فيه معنى الشفقة الأخوية: فهناك نرى ظهور الإنسان الطبيعي في وحشيته الحيوانية التي ترجع إلى العصور الجيولوجية، وهنا نجد دنيا رحيمة رقيقة تستعمل كلمة «مصالحة» التي هي موضوع السؤال الثاقب الذي أراد الأستاذ «هيكل» أن يوجهه إلى الكون! وبين هاتين المرحلتين نرى ذلك التقدم الذي يربط بعضهما ببعض، وهو تقدم لم نجد للآن ما يبرهن عليه من الشواهد والأدلة غير الحياة الإنسانية المبكرة فوق ضفاف النيل، حيثرأينا ذلك التقدم وكأنه معلم اجتماعي عظيم، بما كان يحيوه من الحياة البشرية التي ترجع بدايتها إلى تلك التقلبات السحيقة في القدر التي كونت سطح الكرة الأرضية في شكله الحالي. وبذلك نجد أن وادي النيل هو الميدان الفريد الذي نستطيع أن نرقب فيه صراع الإنسان وهو يخطو ب حياته في سبيل الرقي، من أول ظهور الإنسان الطبيعي، إلى ما تلا ذلك من جميع انتصاراته على ما اعترض حياته الناهضة، إلى أن رأينا في آخر المطاف يصل إلى إدراك ما تشمله الإنسانية من الإباء والمصالحة.

## (٢) الانتقال العظيم وبطء التقدم البشري

مما تقدم يتضح أن الاعتراض الذي نفترض إبداءه من الأستاذ هيكل (وربما كنا غير منصفين في ذلك الافتراض) وهو أن الخبرة الإنسانية ليست مرحلة من مراحل تقدم الكون، قد فند لأول مرة تفنيداً تاريخياً في قصة مصر القديمة، وقد فحصنا فيما سبق، على عجل، بعض الإشارات والمعالم الموضحة لذلك الطريق الطويل الذي اجتازه الإنسان منذ فتوحه في عالم المادة إلى أن وصل إلى تلك الكشوف المدهشة للقيم النفسية الباطنة؛ أي إلى ذلك الانتصار الذي أحرزه على ذاته وإدراكه للمسؤوليات الاجتماعية. فبفضل هذه الوثائق الاجتماعية صرنا نعرف أننا كنا نقتفي منها حركة لا تتصل بتاريخ الكون فحسب، بل ما يعد فوق ذلك أروع انتقال في ذلك التاريخ، على قدر ما وصلت إليه معلوماتنا.

والحقيقة أن ذلك الانتقال هو موضوع هذا الكتاب، ويضاف إليه أيضاً تلك الحقيقة العظمى؛ وهي أن «الانتقال العظيم» – كما سنسميه هنا – لا يزال ناقصاً؛ أي إنه لا يزال سائراً في طريقه نحو الرقي. وقد حاولنا فيما تقدم الكشف عن تكوينه

واقتقاء تاريخه المبكر، فرأينا أنه أوجد لأول مرة — لا في الحياة الإنسانية وحدها بل في الكون نفسه كما هو معروف للإنسان — معاني جديدة وكلمات جديدة للدلالة عليها، وهي معانٍ لقوى تسمى على تقلبات المادة وتنتقل بنا إلى عالم البواعث والاحتمالات النفسية، الفردية منها والشعبية، مما بدأ بنو البشر يشعرون به الآن فقط شعوراً مبهماً.

وببداية «الانتقال العظيم» هي التي تتميز على وجه خاص بظهور كلمات جديدة خطيرة الشأن، فإن كلمة الأستاذ هيكل «مصالحة» ليست إلا كلمة من مجموع كلمات من هذا القبيل ظهرت لأول مرة، وكانت أشبه شيء بصور إشارات الأصبع إلى طريق جديد، فصارت بذلك عندا بمثابة آثار تاريخية مؤذنة بحلول «العصر الأخلاقي» أو «عصر الخلق».

وقد سبق أن أشرنا فيما تقدم إلى ما ذكر في مقال عن الجراحة والتشريح عند قدماء المصريين كُتب في باكورة الألف الثالثة ق.م.، ويحتوي على أقدم استعمال لكلمة «مخ». ولما لم تكن هناك — بطبيعة الحال — في ذلك الوقت كلمة شائعة الاستعمال للدلالة على المخ يمكن المؤلف ذلك المقال استعمالها، فإنه أخذ الكلمة معتادة تعني «لِّين» أو «شبه سائل ثخين» يشبه النخاع. ولكي يتتجنب التباس المعنى بغيره أضاف إليها الكلمة «الجمجمة»، فصار التعبير الجديد بذلك «عجينة الجمجمة» أو «نخاع الجمجمة»، وأطلق التعبير حتى صار علماً على «المخ»، وذلك في أقدم بحث تناول هذا الموضوع. وهذا الطبيب المختص في التشريح الجراحي الذي يرجع عهده إلى نحو ٥٠٠٠ سنة مضت، كان يعرف فعلاً أن المخ هو المركز الحساس للشعور والسيطرة على أعضاء الجسم الإنساني، غير أن معرفته العلمية كانت حديثة العهد في زمنه لدرجة أنها لم تستطع أن تحل محل الاعتقاد القديم القائل بأن القلب هو مكان الفهم.

وعلى ذلك لما صار أولئك القوم المبكون يشعرون بوظيفة الفهم الإنساني الذي يميز بين السلوك المستقيم الصائب وبين ضده من السلوك المعوج الخاطئ، استعملوا له — كرهاً لا طوغاً — تلك الكلمة القديمة «قلب»، يريدون بها الإدراك الخلقي الذي يقوم به القلب، وبذلك صار المعنى الجديد وهو قدرة الإنسان على إدراك المميزات الأخلاقية (أي ضميره) يسمى في نهاية الأمر كذلك بكلمة «قلب». وبهذا الاسم «القلب» لم يبدأ هذا المعنى الجديد (الضمير) تاريخه كقوة اجتماعية فحسب، بل استمر يحمل هذا الاسم كذلك آلافاً من السنين، كما رأينا، إلى يومنا هذا.

وربما كان من المهم لرجال الكهانة وغيرهم من معلمي الأخلاق في أيامنا هذه أن يعرفوا أن ذلك المعنى (الذي كان في يوم ما جديداً) لكلمة «قلب» القديمة، وهو ذلك المعنى الذي اكتسبته منذ حوالي خمسة آلاف من السنين الماضيات، قد جعل هذه الكلمة تذكاراً أثرياً لذلك الانتقال العظيم الذي نحن بصدده بحثه الآن.

وهذه الوظيفة الجديدة للعقل الإنساني هي التي سهلت علينا إدراك معنى الأخلاق أو الخلق. وإنه من الممتع حقيقة أن نعرف الوقت الذي بدأت تظهر فيه نفس كلمة أخلاق أو «خلق» لأول مرة في كلام أبناء البشر. لقد بدأ ذلك في عصر الأهرام، وسرعان ما صارت متداولة في موضوعات التعليق والتأمل؛ ففي حكم «باتاح حتب» نرى ذلك الوزير الحكيم المسن يذكر ابنه بأن «الفضيلة في ابن لها قيمة عظيمة عند الوالد، وأن الأخلاق الحسنة شيء جدير بالذكر». وبذلك يُنسب أقدم استعمال لتلك الكلمة إلى القرن السابع والعشرين ق.م. وبعد انقضاء نحو خمسة قرون على ذلك العهد نجدها في تلك النصائح التي وجهها أحد الفراعنة إلى ابنه «مريكارع»، حيث يقول إن الله - عز وجل - هو «الذى يعرف الأخلاق».

على أن كلمة «أخلاق» أو «خلق» في حد ذاتها كلمة تثير اهتماماً كبيراً؛ لأن معناها الأصلي مأخوذ من فعل معناه «يشكل» «يكون» «يبني»، وقد كانت تستعمل في عصر مبكر للدلالة بنوع خاص على العمل الذي يقوم به صانع الفخار أثناء تشكيله للأواني الصالصالية فوق عجلته. ومعنى كلمة «أخلاق» المشتق من أصلها يشبه بصورة تلتف النظر كلمتنا «أخلاق» التي معناها في الأصل اليوناني «الطابع الذي يتركه الختم المنقوش فوق الطين الطري أو الشمع» أو «الطابع الذي فوق المعدن في صك النقود».

وقد رأينا كيف أن العوامل الجديدة التي تتنطق بها هذه الكلمات الجديدة أخذت تعمل عملها بمثابة قوى اجتماعية حتى أفضت إلى نظام جديد أبرزه أيضاً حكماء الأخلاق المصريون، وصار يعبر عنهم بكلمة «ماعت» التي يريدون بها «الحق» و«الاستقامة» و«العدل» و«الصدق»، كما كان يراد بها عندهم أيضاً النظام الخلقي الذي كانت فيه تلك الصفات هي القوى المسيطرة. وهذه الألفاظ، مضافاً إليها «الضمير» والأخلاق، تعد آثاراً خالدة لذلك الانتقال الذي ظهر في الحياة فوق كوكبنا الأرضي، وقد ظهرت لنا ظهوراً تاريخياً عن طريق الوثائق المصرية القديمة التي دونت فيما بين سنتي ٣٠٠٠ و٢٠٠٠ ق.م.

وفي هذا الانتقال التاريخي، الذي حدث لأول مرة فوق كرتنا الأرضية — بل في الكون على ما نعلم — نجد أن المصريين هم الكاشفون للأخلاق. ومن الأمور ذات الأهمية الأساسية أن يعرف العالم الحديث مبلغ حداثة ذلك الكشف؛ فإن الحضارة البشرية مبنية على الأخلاق، وإذا إن هذه الأسس لا تزال حديثة جدًا فلا داعي لأن نشعر بشيء من القنوط أو خور العزيمة إذا وجدنا أن هذا البناء لم يظهر عليه بعد ذلك الثبات الذي كنا نتمنى وصوله إليه.

ولا نزاع في أن سخرية المستر «منكن» Mencken اللاذعة كثيرةً ما تكون في محلها، كما أن شدة الحاجة البدية للعيان لعمل إصلاحات في البناء تهيئ الفرص الكثيرة للغمزات المسلية التي نراها على صفحات مجلتي «بنش»<sup>١</sup> و«لإف» & Punch أو في روايات «برنارد شو» Bernard shaw الذي يجد أن انتقال الشخصيات والأوضاع عمل أسهل وأربح بكثير جدًا من أية محاولة للنظر إلى تقدم الإنسانية نظرة جدية.

وكذلك يوجد كثير من الاتهامات أكثر خلواً من الغرض وقائمة على اعتبارات جوهرية تقول بأن البناء مصنع بدرجة لا تدع مجالاً لإصلاحه، فنجد أن «أرفالد سبنجلر»<sup>٢</sup> يصرح علينا بالسقوط النهائي للمدنية الغربية، مع أنه ليس من الصعب أن نبرهن على أن مراطيه المحزنة مبنية على جهل فاضح بحقيقة التقدم الإنساني، فإنه يلاحظ أن «سبنجلر» يشير إلى المدنية المصرية القديمة بتوسيع في كتابته، فلو كان لديه علم كافٍ بهذه المدينة لما وجد فيها سنداً لنتائج التشاومية، فإن المدهش العجيب هو أن نجد مخلوقاً ناهضاً من الوحشية الحيوانية يرتفق إلى درجة تجعله يبتدئ هذا الانتقال العظيم؛ ولذلك يجب ألا نقلق كثيراً إذا رأينا هذا الإنسان يتعدد تارة أو يضل أخرى حينما يخطو متقدماً إلى الأمام في سبيل الارتفاع بهذا الانتقال.

<sup>١</sup> مجلة مصورة هزلية أسست سنة ١٨٤١م، ولا تزال تصدر إلى الآن، وهي مشهورة بنكاتها وتندد في صورة مضحكه في انتقاداتها بالحالة الاجتماعية في عصرنا.

<sup>٢</sup> أرفالد سبنجلر فيلسوف عصري ألماني الأصل، وقد ألف كتاباً عنوانه «أفول شمس الحضارة الغربية» وقد استند كثيراً على الحضارة المصرية وشاد بذكرها، انظر: Das Undergang des Abends Lands

على أن ذوي العقول الرزينة جميعهم يقفون في حيرة مؤلمة، بينما يطرح بعضاً ثوب الأوهام جملة، عند تأمل حال الإنسان الحديث وقد استولت عليه قوة التخريب التي وضعها في يده العلم الحديث بما وصل إليه من المقدرة والتفنن في صنع الآلات الحربية. الواقع أن رجال العلوم الطبيعية يهتمون أيمما اهتماماً بأن قوة الإنسان، المنشئة منها والمخربة، في تقدم مستمر منذ أزمنة سحيقة، وبخاصة بعد أن كُشف أخيراً عن «رجل بكين» الذي يحتمل أن يرجع زمنه إلى نحو مليون من السنين الماضيات؛ إذ قد اتضح أنه لم يكن في قدرته أن يوقد النار فحسب (أي إنه أقدم مثل معروفة لإشعال الإنسان للنار)، بل إنه أيضاً «صنع الأسلحة من الحجر»، وبذلك صرنا نعتبره أول بشر معروف لنا كان في قدرته صنع الأسلحة في عالم الوجود.

غير أنه قد فات رجال العلوم والمؤرخين على السواء تقدير مركز الإنسان الحالي تقديرًا كافياً بالنسبة لوقت ظهور الضمير كعامل من العوامل الاجتماعية؛ لأن ذلك لم يكن إلا في الأمس القريب، وهو في الحقيقة حادث جدير بأن يؤرخ به كما يؤرخ بعهد استعمال المعادن التدريجي، وإن عصر الأخلاق الذي نتج عن ظهور الضمير لا يكاد يزيد عمره على أربعة آلاف من السنين. والواقع أن تطور حياة الإنسان، كالتطورات الطبيعية الأخرى، يسير في بطء، وقد يكون سير الانتقال العظيم نحو الكمال كبطء النشوء والتطور الإنساني في الطبيعة؛ لأنه في مدة مئات آلاف السنين العديدة التي تقع بين «رجل بكين» المكتشف حديثاً وبين «رجل ناياندرتال» Neanderthal قد ازداد المخ البشري نحو ٥٠٪ من حجمه، في حين أنه من وقت «رجل ناياندرتال» حتى الآن – ذلك الوقت الطويل نسبياً – لم يزد حجم المخ البشري شيئاً قط؛ أي إن نسبة تطور الإنسان بطيئة بدرجة هائلة. على ذلك يكون أوج ذلك اليوم الخلقي الذي انبعث فجره علينا الآن فقط لا يزال بعيداً جداً عنا، ويجب أن نتذرع بالصبر الطويل، وبعبارة أخرى: صبر ذلك الذي يعرف كيف ينتظر في سكون واطمئنان إذا لزم الأمر ذلك.

ولعله لا يوجد مثل يدل على بطء ارتقاء الروح البشرية وتقدمها أوضح من الموازنة التالية بين أفكار أحد الحكماء المصريين القدماء الذي يرجع عهده إلى نحو ٣٠٠٠ سنة مضت وبين أفكار أحد الروائيين المفكرين الحديثين في عصرنا الحالي، وهو هي ذه:

شارلس مورجان في كتابه اليينبوع<sup>\*</sup> في  
سنة ١٩٣٢

حكيم مصرى قديم من منذ حوالي  
١٠٠٠ق.م

ومع ذلك فإنه كان في سكينة، بل يظهر  
أنه قد دخل الردهة القصوى للسكينة  
نفسها حيث كان ينبع الروح ينبثق  
كجدول من الماء فوق الأرض.

يا آمن، أنت إليها اليينبوع الحلو الذي  
يشفي الظمآن في الصحراء. إنه لم يصدق لمن  
يتكلم، ومفتوح لمن يتذرع بالصمت.  
وحيينا يأتي الصامت تأمل فإنه يجد  
اللينبوع.

(١٠٧ص)

\*.The Founfain, by Charles Morgan

ومن المعلوم أن مثل هذه المعانى عن الروح المتأملة كانت بطبيعة الحال من  
مميزات الشرق القديم، غير أنه يمكننا أن نقتبس موازنة أخرى كهذه من حياة العمل  
والخاطرة، وهي:

السندباد المصري حوالي  
٢٠٠٠ق.م فرجيل

سعيد من يتحدث عن مأساه  
ومن المرات أحياناً ذكر تلك التجاريب.  
بعد مضيها.

وبعد انقضاء الحياة، سواء أكانت حياة تأمل أم حياة مخاطرة مملوءة بالأحداث،  
نجد أن أفكار «سبنسن» Spenser في مدح الموت تمثل صدى أقوال أیوب مصر القديمة،  
وهو الذي سميـناه في هذا الكتاب باسم «التعـس»، كالآتي:

أيوب المصري

سبنسر الإنجليزي من كتابه Faerie  
Queene

إن الموت أمامي اليوم كمثل المريض الذي  
يقرب من الشفاء ومثل الذهاب إلى  
حقيقة عند النقاوة من المرض. إن الموت  
أمامي اليوم مثل مجرى الفيضان من  
الماء ومثل رجوع الرجل من سفينة  
حربية إلى منزله.  
إنه ينعم الآن براحة أبدية. أليس الألم  
القصير الذي يحتمله الإنسان هو الذي  
يجلب له الراحة الطويلة ويطرح بالروح  
لتنام في قبر صامت؟ إن النوم بعد التعب  
والوصول بالسفينة إلى المرسى بعد انتهاء  
العاصفة البحرية والراحة بعد الحرب  
والموت بعد الحياة، فيه السرور العظيم.  
(خطبة اليأس)

على أن مثل هذه الأصداء الحديثة العهد نسبياً ليست نادرة حتى في المدافن  
الكنسية الإنجليزية، (حيث نجد فوق لوحة أحد قبورها ما يماثل لوحة أحد قبور قدماء  
المصريين)، وإليك البيان:

لوحة قبر شريف مصري قديم من حوالي ٢٠٠٠ق.م  
لوحة قبر لأحد الإنجليز في مدفن كنيسة  
Burford بـAكسفوردشير،  
من القرن الثامن عشر م

إن فضيلة الرجل هي أثره، ولكن الرجل  
إن المدائح المدونة فوق الحجر ليست إلا  
ألقاباً مستعارة بالباطل، وحسن سمعة  
السيئ السمعة منسي.  
الرجل هو أعظم أثر له.

ومن الممكن أن نورد هنا ما لا حصر له من الأمثلة التي تبين كيف تمر الأجيال،  
ألف السنة تلو الأخرى، وكل جيل يجمع تجاربها الخاصة به، ومع ذلك يعيد ويكرر  
الكثير مما أوحت به تجارب العصور التي جاءت قبل عصره، وهكذا دواليك في جميع  
الأزمان.

### (٣) الانتقال العظيم

#### بصفته تعبيراً عن تجاريب البشرية

مهما يكن من بطء تجمع التجاريب الإنسانية فمن المهم جدًا أن نعترف بالحقيقة التاريخية التي تنتطق بأن الانتقال العظيم الذي كنا نناقشه أخيراً هو ثمرة التجاريب البشرية و نتيجتها، وأن القوة المحركة للتقدم الإنساني منذ ذلك الوقت كانت هي الخبرة البشرية، وأن خبرة الإنسان نفسه كانت وستبقى دائمًا أعظم معلم له.

فإن سنَّ قانون التعديل الثامن عشر إنما كان محاولة من أهل الولايات المتحدة الأمريكية للقيام بتجربة جديدة، ولكن الخبرة الاجتماعية أثبتت أن محاولة السيطرة على العادات الاجتماعية كان نصيبيها الفشل؛ فالخبرة الاجتماعية إذن هي المعلم الذي لا تلين قناته لغامز.

حُقًّا إنه ليس من عالم مفكر من علماء الأدب العربي الذي نسميه «العهد القديم» إلا ويشعر بقوة ذلك الكتاب، ويقدر الدور الأساسي الهام الذي لعبه في تقدم المدنية الغربية. غير أنه يجب علينا أن نعترف أيضاً بأن «كتاب العهد القديم» كجزء من الأدب العربي القديم لا يخرج كذلك عن كونه سجلًّا للتجاريب البشرية القديمة؛ فقد كان في الصفحات السابقة نربط الحياة السامية في عالم مدینتنا الغربية الحديثة بمصادرها الأصلية الأولى من حياة الإنسان في الشرق القديم في زمن يرجع عهده إلى ما قبل بداية التاريخ العربي بأكثر من ألفي سنة، وبعملنا على هذا النهج لم نتعثر على أصول الشعور الخلقي فحسب، بل عثرنا كذلك على فضول بحذافيرها من التاريخ الاجتماعي، ونقصد بذلك قصة حياة أمة عظيمة كما تجلت أمامنا في مدة تقرب من ثلاثة آلاف من السنين، أنتجت في خلالها أقدم التصورات الأخلاقية العميقية وتمحضت تجاريبها عن المبادئ الأخلاقية الناضجة التي عُبر عنها فيما خلفته من الأدب الضخم. ولم يقتصر الأمر على ذلك، بل رأينا ذلك التقدم يسير في طريقه حتى أنتج ذلك الأدب قبل بداية ما يسميه علماء اللاهوت القدامي «بعصر الأنبياء» بعده قرون، وقد برهناً بالأدلة التاريخية على أن ذلك الأدب لم يبق فقط إلى العهد المسمى بعصر الأنبياء، بل كان له أيضاً تأثير عميق في التطور الخلقي والديني عند العبرانيين، وهم الذين ورثنا عنهم تراثنا الخلقي العظيم.

على أن مصادر تراثنا الخلقي كانت تمتد إلى مسافة بعيدة جدًا وراء الحدود الفلسطينية؛ إذ كانت تشمل كل أنحاء الشرق الأدنى القديم؛ وبخاصة مصر التي ظهرت

فيها أقدم التصورات الروحية السامية في المثل العليا الاجتماعية. ولم يكن في مقدورنا قط من قبل أن ندرك تلك المصادر الكبرى التي أخذنا عنها ذلك التراث الخلقي المنعدم المثيل؛ لأن السبيل الذي وصل منه إلى العالم الغربي هو الأدب العربي وحده، بل إننا لم نكن نعرف من قبل ذلك الأصل العالمي المركب الذي تألف منه ذلك الأدب.

وإن الفكرة المنبوذة الآن التي تفترض وحيًا مميًّا منحصرًا في شعب واحد دون سواه، نمت في وقت كانت فيه المدنية الغربية تجهل تمامًا الجهل قصة نهوض الإنسان وتاريخ المدنيات البائدة التي سبقت عهد العبرانيين. وعلى ذلك نعيد هنا ما قلناه من قبل من أن مثل ذلك التصور الذي يقصر الوحي على شعب واحد ما كان ليظهر قط لو لم تكن لغات الشرق القديم قد فقدت ولم تعد سجلاتها مفهومة لأي إنسان، مما أدى إلى اختفاء الأدب الأخلاقي والديني لتلك المدنيات العظيمة التي يزيد عمرها على عمر العبرانيين بضعة آلاف من السنين.

ولعل أجلَّ خدمة خدمتها لنا الحفائر الأثرية هي إماتتها اللثام عن التقدم الاجتماعي والأخلاقي الذي أحرزته تلك الجماعات الشرقية القديمة قبل نهوض الأدب العربي وقيامه بزمن طويل.

وإن هذا الكشف الذي وصل إليه العلم الحديث يعد من أهم الكشوف العميقية البعيدة المدى؛ فلقد أبان لنا كنا الوارثين لحياة الإنسان المبكرة على وجه عام، وبخاصة تلك الحياة التي سارت في مدارج التقدم حول الطرف الشرقي من البحر الأبيض المتوسط.

ومن الظاهر بالطبع أنه لا يدخل في دائرة أبحاثنا هنا تلك الزيادات النفيسة التي أضيفت إلى ذلك التراث نتيجة للتفكير الخلقي في أوروبا القديمة والحديثة. وفي اعتقادي أن تصورنا الجديد للأدب العربي، مما أثبت التاريخ صحته، لا يحط من شأن ذلك الأدب، بل على العكس يرفع من قدره؛ إذ إنه يكشف لنا في الواقع عن صورة جديدة للمصادر الكبرى التي نبعت منها تلك المؤشرات الإنسانية التي ضربت بأعراقها في مادة المدنية الغربية. وكثيرًا ما نسمع عما يسمى «النزعه الإنسانية الجديدة»؛ فهذه النزعه تتجل في روحها في البحث الحديث الذي يجري في التربة التي غرس فيها أول حبة حلقية فنمت وآتت أكلها. وقد كشفت لنا الأبحاث الشرقية عن حقيقة واضحة؛ هي أن التربة التي أخرجت أجمل زهرة من المثل العليا الاجتماعية هي الحياة البشرية، ومتي اقتتننا، عن هذا الطريق، أن تصور الإنسان للأخلاق البشرية

المثل أقدم بكثير من «عصر الأنبياء»، فإننا نكون قد وصلنا إلى أساس جديد عريض للثقة ببني الإنسان.

#### (٤) الماضي الجديد كمؤثر خلقي جديد

لقد أصاب اللورد «أكتون» كبد الحقيقة حين قال: «إن إماتة اللثام عن العالم القديم يعد بعد كشف الدنيا الجديدة، الحادث الثاني الذي يفصل بيننا وبين القرون الوسطى ويميز الانتقال إلى الحياة الحديثة». ونجد في رأي هذا المؤرخ الفذ أن العاملين العظيمين اللذين أخرجا الناس من العصور الوسطى إلى الحياة الجديدة ينحصران في الرؤية التي تنظر إلى الأمام وإلى الوراء معاً، وهي التي لم تقطن فقط إلى المجال الذي لا حد له أمام مستقبل العالم الجديد بعد سنة ١٤٩٢م، بل استمدت كذلك أعمق الإلهام من الماضي الذي كُشف عنه حديثاً بصورة التي تعرفها الناس من مدوناته التي وصلت إلينا، ومن الأعمال العامة الأخرى التي قام بها أعاظم رجاله. فماذا كان ذلك «العالم القديم»؛ أي الماضي الذي أشار إليه اللورد «أكتون»؟

الواقع أنه لم يكشف لأوائل أهل العصر الحديث عن أقل إشارة تدل على ذلك «الانتقال العظيم» الذي نحن بصدده؛ إذ إن كل ما كان يعرفه أولئك الذين برزوا من العصور الوسطى عن الماضي هو كما نعلم كلنا قصة «كتاب العهد القديم»، ومن بعدها تاريخ اليونان والرومان. لكننا الآن نعرف أن الجهد الذي بدأ عند فجر عصر النهضة لتعرف أخبار العالم القديم، لم ينقطع حبله في عصر النهضة، بل إنه – كمارأينا – قد استمر متواصلاً في خلال جميع القرون التي مضت منذ ذلك الوقت، وسائراً بخطى سريعة، وبخاصة في خلال الجيلين الأخيرين. فنحن الآن لا نصغي فقط إلى صوت «أشعيا» و«داود» و«سقراط» و«شيشرون» كما كان يصغي إليهم وحدهم رجال عصر النهضة، بل إننا نصغي كذلك إلى أصوات ملوك الشرق العظام في قصصهم التي يفاخرون فيها بفتواحاتهم في البحر الأبيض المتوسط، وإلى أصوات الحكماء المصريين وهم يبشرون بحلول العصر الذهبي للعدالة الاجتماعية، وإلى صوت «خوفو» الذي ينطق مبناه الهائل المنبئ عن انتصارات أول دولة عظيمة منظمة، وإلى صوت أقدم سباك للمعادن يعني في رنات سندانه الحديدي السازج نشيد تغلب الإنسان الم قبل على أنحاء الأرض، وإلى صوت أولئك الأجيال من الناس الذين تقادمت عليهم العهود فصاروا نسيماً منسياً فلا تسمع أصواتهم الآن إلا عن طريق رسالة تلك الآلات الحجرية المنقطعة

الناظير في دقة صنعها، وإلى أصوات أهل العهود الجبولوجية الذين كانوا يهمهمون بحناجرهم الخشنة بتلك الكلمات البشرية الساذجة التي يخيل إلينا أننا نسمع رنينها يدوي في أنحاء الغابات التي يرجع عهدها إلى ما قبل التاريخ، مردداً صدى أول كلام واضح لتلك المخلوقات التي يصعب تمييزهم وهم على وشك أن يصيروا بشراً بالمعنى الذي نعرفه.

ونحن الآن ننظر إلى الوراء من خلال تلك الأបاد والعصور، من تاريخية وسابقة للتاريخ، ونضفي إلى الأصداء التي تأتي إلينا من مشاهد تلك الأزمان، وقد تمثلت هذه الرؤية أمام الشاعر الإنجليزي «تينيسون» وهو ينظر في مهد بكر أولاده، حيث يقول: «من الأعماق يا ولدي». ومثل هذه الصورة لهذا «الماضي الجديد» إنما أخذت تشرق الآن فقط على عقول رجال هذا العصر الحديث، ولها من القيم ما لم نبرهن بعد على شيء منه. وإن من يدرك هذه الرؤية على حقيقتها فإنه يكون قد بدأ يقرأ قصة «أوديسي» بني البشر الجليلة، وهي التي تُظهر لنا الإنسان وهو خارج من ظلام الأبدية، مدفعاً بجبهه مرفوعة إلى شمس حياة جديدة سامية تفوق أحلامه؛ أعني بذلك مغامرته السامية على مدى العصور.

وأحياناً كانت تأخذني الحيرة فيما إذا كانت الرؤيا التي قد تشرق على الروح الإنسانية في الفن والأدب وتكون باعثاً لها على التعبير عن نفسية أصحابها، يمكن موازنتها بما تحقق من الإمكانيات الإنسانية كما رأيناها في ذلك الانتقال في الحياة البشرية الذي حاولنا تتبعه في هذا الكتاب.

وليس هناك من شك في أن ما رأه «إمرسون» في نفس الموضوع الذي ذكرناه هنا في شكل تطور مؤيد بالأدلة التاريخية لم يكن إلا مجرد حدس محض، وفيما عدا ذلك فإن الروح البشرية لم تعبر عن ذلك قط، اللهم إلا ما يحتمل حصوله في الموسيقى؛ فإني حينما أستمع إلى القوة الهائلة التي يُفتح بها مطلع سيمفونية «بتهوفن» الخامسة، ثم أتبع انتقاله إلى انتصاره الهايئ في آخر حركة في هذا الإيقاع، فإنه يخيل إلى أن «بتهوفن» مثل «إمرسون» قد أشعرته الإلهامات النبيلة التي أشرت على روحه السامية بالحقيقة العميقة الأساسية التي يقوم عليها الأمل الإنساني، وهو ما يجعلنا نتوقع للأخلاق من تأثير بالغ نبتت أصوله من أعماق كون غير ممكن لنا سبر غوره.

على أننا حينما ننظر إلى الوراء في ماضي تلك الجهود البشرية الهائلة، فإننا لا نجد لها قيمة إلا أهمية إنما نراها تنھض نحوهاً باهراً نحو «الانتقال العظيم»، ونحو العثور على القيم البشرية المثل في عصر الأخلاق.

والواقع أن عدم تكامل «الانتقال العظيم» هو الذي يجعلنا ننتظر من وراء رحلة بني الإنسان الطويلة عاملًا خلقيًّا فعالًا، على ألا يكون ذلك عن طريق استيعاب الإنسان لمحفوظات أي دين من الأديان القديمة بحيث تصير جزءًا من كيانه، بل يجب أن يكون ذلك عن تصور ما للْمَحَجَّةِ الْعُلَيَا التي لا تخرج مثل هذه الأديان عن كونها علامات مرشدة إلى الطريق التي تؤدي إليها؛ إذ من السهل أن يسيء الإنسان فهم قيمة تجاريب الشرق القديم من ناحية الدين والأخلاق.

وإنه لم المناظر الشائعة والباعثة على أشد الأسف، وبخاصة في أمريكا وإنجلترا، ما نشاهده الآن من بعض تلك الأنوثة المخولة وهي يتأملن الحقائق السامية، معتقدات في بلاهة، أنها منحصرة في دين ما من أديان الشرق القديم دون سواه، ناسيات بذلك كل ما قدمته عصور التجاريب الإنسانية لإنماء ورفة وإغفاء كل ما وصل إلينا من الديانات التي ترجع إلى أصل قديم.

على أن تجاهل القرون الأخيرة وما أحدهته من تقدم مشرف، والرجوع إلى الوراء والتعلق بالمراحل الأولى الأصلية لدين ما دون تغيير، يكون مثاره كمثل إنسان اشتد به الظمآن في يوم شديد القيظ، فالتمس ما يشفي به غلته في الرقود تحت شجرة من البلوط، ثم حاول إطفاء عطشه ببذرة من البطيخ.

وقد حذرنا صديقي «جييمس هاري في رُبُّنسُون» James Harvey Robinson من الخضوع للماضي في كتابه المنبه للأراء بدرجة عظيمة، المسمى «العقل في التكوين» The Mind in the Making، غير أنني أعتقد أنه يقصد بذلك الاستسلام الأعمى للماضي. على أن طريق التقدم السليم هو أن يتخذ الإنسان وسطًا متزنًا بين الدروس المستقاة من الخبرة، والرؤية الجديدة.

على أن ما أرمي إليه بهذه الآراء الختامية لهذا الكتاب هو أن أذكُّر الباحث بأن دراسة التجاريب الإنسانية — بدون تحيز — وبخاصة إذا كان قد كُشف عنها حديثاً، هي التي تكون في الغالب الدافع الملهم إلى رؤية جديدة. فليتأمل القارئ بعض الحقائق البارزة التي كشف عنها فحص التاريخ القديم للأخلاق البشرية، مما كنا بصدد بحثه فيما تقدم، ونعيده الآن فيما يأتي: «لقد وجدنا أولًا أن الارتفاع الخلقي فوق كوكبنا هو تطور لم يكمل بعد». وفي هذه الحقيقة نجد أكبر سبب لأملنا في المستقبل.

وثانيًا نجد — كنتيجة للحقيقة السابقة — أن الإنسان من الوجهة الأخلاقية لا يزال طفلًا يلعب في داخل حجرة مملوءة بلاعب خطرة جدًا لم يتعلم بعد كيفية استعمالها،

وبذلك يحدث باستمرار أضراراً جسيمة، لا لنفسه وكفى، بل لكل المبني الذي يعيش فيه.

ويidel تاريخ الاقتصاد الحديث على أن القصور الطفلي في الإنسان لا ينحصر في حدود الأخلاق فقط.

وأخيراً فإن الإنسان الحديث، وقد عرف طبيعة الرقي الخلقي الذي أظهر التاريخ البشري المبكر أنه إنتاج وفيض للخبرة الاجتماعية، قد صار لأول مرة في مركز يؤهله لأن يمد يده للتعاون عن قصد مع العوامل الغريزية في كيانه، للتأثير في تطور الرقي الخلقي وتعجيله.

وقد أظهر الأستاذ «توماس هـ. مورجان» بكل وضوح أن التطور الطبيعي ليس إلا نهجاً يجب أن يدرس جوهه وقوانينه بالتجربة الفعلية، وإذا كان الارتقاء الاجتماعي شيئاً من حقنا أن نسميه «تطوراً» فإن إجراء تجاريته تعترضه بلا شك بعض العقبات. غير أن وجود معمل تجارب اجتماعي كمصدر كفيل بأن يلقي ضوءاً ذا قيمة على خطوات ذلك التطور الإنساني السامي، ويبشرنا بإمكان وجود عالم تتمكن فيه الحكومة والقيادة — مع تحذب الوقوع في مهاوي تشريع باهظ النفقات — من العمل بجد على إيجاد جو صالح تتقدم فيه الأخلاق الراقية، ويظهر فيه من العوامل المؤثرة ما يكون أكثر قوة من العوامل التي تحيط بنا الآن.

وها نحن أولاء الآن أول جيل من الناس يستطيعون أن ينظروا إلى الوراء في الماضي، وبإيقائنا نظرة على ذلك الماضي الطويل لحياة الإنسانية برمتها يمكننا أن ننتبه إلى ذلك الانتقال العظيم إلى الحد الذي بلغه الآن من التقدم. وعقولنا بحكم مركزها هي أولى العقول التي تدرك أن نشأة الضمير والشعور بالمسؤولية الاجتماعية، فيما بعد سنة ١٠٠٠ ق.م، وهما اللذان كانوا بداية الانتقال العظيم، لم يكونا إلا من حوادث الأمس القريب.

وتلك الحوادث كانت بمثابة دليل على اقتراب «أبينا الإنسان» من حدود «مملكة جديدة»، وهذا نحن أولاء أولاده في أيامنا هذه لم نك نعبر تلك الحدود حتى أخذنا في استطلاع ما وراءها من مشاهد تلك «المملكة الجديدة»، ونقف في حيرة المتردد عند تخومها الخارجية، يخفى عنا جمالها وسمو مستقبلها البعيد ضبابُ الضعف البشري، أو يغشاهما سواد دخان ذلك الطعم الخانق والأثانية وال الحرب العالمية. وبما نزل على أعيننا من غشاوة وما حل بنا من ضعف، زلت بنا القدم حتى اضطربنا على مقربة من

سفح تلال تلك المملكة الجديدة، وهي تلال كلها مائلة أمامنا، ولو كلفنا أنفسنا مئونة رفع أعيننا إلى ما وراءها لحظينا ببرؤية تلك المشاهد البدعية التي تطل علينا من تلك «الجبال البهية». وتدل المحجة الطويلة السامية التي خلفنا على مرتفعات هذه الجبال التي لم يتسلقها أحد بعد، كاشفة لنا في نهوضها بالإنسان من عهد الوحشية إلى عهد الأخلاق عن تسامٍ لا يقهـر في الروح الإنسانية، التي قد خرجت بطريقـة ما من الأعمـاق وارتقت حتى بلـغـتـ هذا الارتفاع الشـاهـقـ.

على أنـي باستعمال الكلـماتـ «تسامٍ لا يـقهـرـ فيـ الروـحـ الإـنسـانـيـ» لمـ أـكـنـ أـسـتـعملـ مجردـ عـبـارـةـ بـلـيـغـةـ جـوـفـاءـ خـالـيـةـ مـنـ الـعـنـىـ،ـ ولـقـدـ اـسـتـعـمـلـ هـذـهـ الـكـلـمـاتـ لأـولـ مـرـةـ فيـ مـاحـاضـرـةـ طـلـبـ مـنـيـ إـلـقاـؤـهـاـ مـنـذـ بـضـعـ سـنـوـاتـ عـلـىـ أـثـرـ عـودـتـيـ مـنـ رـحـلـةـ قـمـتـ بـهـاـ بـيـنـ أـطـلـالـ الـمـدـنـ الـبـائـدـةـ بـالـشـرقـ الـقـدـيمـ،ـ فـفـيـ تـلـكـ الرـحـلـةـ شـعـرـ بـمـاـ لـمـ أـشـعـرـ بـهـ قـطـ مـنـ قـبـلـ مـنـ مـعـنـىـ تـلـكـ الـحـقـيـقـةـ الـبـالـغـةـ؛ـ وـهـيـ أـنـهـ فـيـ الـحـيـاةـ الـتـيـ كـانـتـ ذاتـ يـوـمـ تـدـبـ فـيـ شـوـارـعـ تـلـكـ الـمـدـنـ الـتـيـ صـارـتـ مـنـذـ زـمـنـ بـعـيدـ أـثـرـاـ بـعـدـ عـيـنـ،ـ نـهـضـ الـإـنـسـانـ لأـولـ مـرـةـ مـنـ التـغـلـبـ عـلـىـ الـمـوـارـدـ الـمـادـيـةـ إـلـىـ إـدـرـاكـ قـيـمـةـ تـلـكـ الـمـثـلـ الـعـلـيـاـ الـاجـتمـاعـيـةـ الـتـيـ كـانـ لـهـاـ مـنـ الـحـيـوـيـةـ مـاـ جـعـلـهـ قـوـةـ باـقـيـةـ بـيـنـنـاـ نـحـنـ الـذـينـ نـقـيمـ صـرـحـ الـمـدـنـيـةـ الـغـرـبـيـةـ عـلـىـ ضـوءـ الـحـقـائـقـ الـتـيـ لـاـ تـزـالـ تـسـطـعـ عـلـيـنـاـ مـنـ الشـرـقـ.

والواقع أنـ عـبـارـةـ «ـالـتـسـامـيـ الـذـيـ لـاـ يـقـهـرـ فـيـ الـرـوـحـ الإـنسـانـيـ»ـ تـنـطـوـيـ عـلـىـ مـعـنـىـ أـكـثـرـ مـاـ تـعـبـرـ عـنـهـ مـجـرـدـ كـلـمـاتـهـ،ـ وـلـكـنـيـ أـؤـكـدـ لـلـقـارـئـ أـنـ هـذـهـ الـكـلـمـاتـ تمـثـلـ حـقـيقـةـ وـاقـعـيـةـ فـيـ الـحـيـاةـ الـإـنـسـانـيـ لـاـ يـمـكـنـ دـحـصـهـ سـوـاءـ أـكـانـ ذـلـكـ فـيـ الـمـاضـيـ أـمـ فـيـ الـحـاضـرـ،ـ وـهـيـ حـقـيقـةـ لـمـ يـتـنـاـوـلـهـاـ أـمـثالـ «ـأـزـفـالـدـ سـبـنـجـلـرـ»ـ وـجـمـيعـ مـنـ عـلـىـ شـاكـلـهـ مـنـ أـصـحـابـ مـبـدـأـ التـشـاؤـمـ؛ـ لـأـنـهـ عـلـىـ مـاـ يـظـهـرـ لـمـ يـشـعـرـوـاـ بـهـ أـصـلـاـ.ـ وـالـوـاقـعـ أـنـهـ شـيءـ مـوـجـودـ فـيـ رـوـحـ الـإـنـسـانـ يـمـكـنـ الـاستـدـلـالـ عـلـىـ وـجـودـهـ كـمـاـ يـسـتـدـلـ عـلـىـ الدـوـرـةـ الـدـمـوـيـةـ فـيـ جـسـمـهـ الـطـبـيـعـيـ،ـ فـأـيـةـ قـوـةـ أـخـرىـ كـانـتـ هـيـ الدـافـعـ الـذـيـ سـاقـ الـإـنـسـانـ إـلـىـ ذـلـكـ الـانتـقـالـ الـمـدـهـشـ مـنـ الـوـحـشـيـةـ إـلـىـ السـمـوـ الـخـلـقـيـ الـذـيـ كـانـتـ نـتـتـبـعـ بـدـايـتـهـ فـيـ تـقـدـمـ؟ـ بـلـ مـاـ الـذـيـ نـقـلـ ذـلـكـ الـإـنـسـانـ الـمـبـكـرـ مـنـ الـفـتـحـ الـمـادـيـ الـمـحـضـ إـلـىـ تـقـدـيرـ الـمـراـثـيـ الـبـاطـنـيـةـ وـجـاذـبـيـتـهـ الـتـيـ لـاـ تـقاـوـمـ؟ـ

وـفـيـ هـذـاـ يـذـيـعـ عـلـيـنـاـ فـيـلـسـوـفـ مـثـلـ «ـبـرـجـسـونـ»ـ Bergsonـ يـسـمـيـهـ «ـالـدـافـعـ الـحـيـويـ»ـ Elan Vitalـ،ـ غـيرـ أـنـيـ لـاـ أـبـحـثـ هـنـاـ فـيـ الـأـفـكـارـ الـفـلـسـفـيـةـ؛ـ لـأـنـيـ لـسـتـ فـيـلـسـوـفـاـ،ـ وـإـنـماـ أـنـاـ أـنـاقـشـ تـارـيـخـ الـإـنـسـانـ وـأـنـاقـشـ شـيـئـاـ يـكـشـفـ عـنـ الـتـارـيـخـ صـرـاـحةـ،ـ وـبـخـاصـةـ فـيـ مـرـاحـلـهـ

الأولى، ويبزه قوة ظاهرة ماثلة أمام العيان تعمل من مئاتآلاف السنين البائدة، ولا تزال على ما أعتقد تؤدي عملها للآن، وهذه القوة لا يمكن أن يحددها أحد أو يعرفنا بكتها، غير أنها، مثل قوة الجاذبية، يمكن مشاهدتها ما تفعله. وإنني أستعمل هنا التعبير بصيغة المضارع عمدًا، فإنه ليس علينا إلا أن ننظر فيما حوالينا من أمر ذلك الهبوط الذي بلغ قمته في سنة ١٩٣٣م، فندرك أن ذلك التسامي التاريخي في الروح الإنسانية لا يزال معنا.

ومنذ ذلك اليوم المتغل في القدم المظلم الذي صنع فيه الإنسان أول آلة من الظران إلى يومنا هذا الذي نشاهد فيه الإنسان يحيط الكرا بالإذاعات الأثيرية ويرسم الخطط لمح مدنه برمتها بقدتها بقنابل الغازات السامة من السماء، كان مجرى الحياة البشرية في جميع تلك العصور في مجال تسوده الرغبة في إحراز الانتصارات المادية، وقد سار هذا الفتح المادي في طريقه مدة مئات الآلاف من السنين، ثم هو لا يزال يسير في هذا الطريق إلى الآن.

غير أنه حدث حادث وكأنه بالأمس، وهو أن «أبانا الإنسان»، في وسط غبار معمعة متعقد، أخذ يدرك إدراكاً مبهماً جلال تلك المرئيات الخلقية المستوررة، ويستمع إلى صوت جديد باطني، يطلب الاستجابة له عن ألف من خواطره، القديم منها والحديث، فكان هذا الصوت مزيجاً من حب البيت والزوجة والأولاد، وحب الأصدقاء، وحب الجيران، وحب الفقير والوحيد والمظلوم، وحب الوطن وإجلال الملك، ومع حب كل هذه الأشياء الجديدة امتزج تقديره لأشياء ترجع إلى أقدم المراحل البشرية عهداً في التاريخ، كحب الإنسان للسحاب وقمم التلال، وحب الغابة والغدير، وحب الأرض والنجم والسماء، ولا يقل عنها حب الإنسان للحلة السندرية الخضراء التي تمده على مدى السنين بما تنبته من حاجات الحياة والغذاء اللازم لأطفالبني الإنسان.

وبذلك انتقلت آلهة الطبيعة القدامى إلى عالم جديد زاخر بالعوامل الاجتماعية، وبذلك اندمجوا في إله واحد، هو إله الحاجات الإنسانية والمطامح الإنسانية؛ فهو الأب العالمي الذي بدأ الناس يرون فيه جميع القيم السامية التي كشفت عنها تجاربهم الاجتماعية نفسها.

على أن مثل هذا الماضي قد تكددت فيه حتماً طائفه من التجاريب الإنسانية لا تقدر بقيمة، وقد أقرها محبو النهوض الإنساني، ويرون أنها لا تزال تحتوي على عناصر عظيمة للقوة يكون من الوibal إهمال الاستعانة بها في حياتنا الحديثة.

وقد بحث «والتر ليبمان» Walter Lippmann في كتابه البديع: «مقدمة في الأخلاق» A Preface to Morals بنظر ثاقب عظيم موضوع انهيار أسس السلطة الخلقيّة، وإنني أعتقد إزاء ذلك أننا نستمد قوة خلقيّة من التأمل في اتصال حلقات هذه الأشياء التي هي أنفس ما في الحياة الإنسانية، فإن أثمن ممتلكات الروح الإنسانية إصرارنا الشديد على التمسك بشعور حب الاستقامة، والعمل على التقدم إلى الأمام نحو فتوحات جديدة في الأخلاق، وكلها أشياء لم تكن أرومتها ثابتة في تجارب الإنسانية فحسب، بل إن ظهورها في حياة الإنسان إنما كان في شكل قيم جديدة نابتة من تجاريبيه نفسها، وقوتها باعتبارها مؤثراً ناماً في المجتمع البشري لم يطأ عليها شيء من الاضمحلال، وإن ما وصل إلينا من الوثائق يدلنا دلالة تاريخية على أن الشيء الذي كان يسمى منذ زمان طويل «شعوربني الإنسان الخلقي» قد نما مع كل جيل من النظم والعواطف الخاصة بحياة الأسرة، مضافاً إليها أفكار ونصائح الشيوخ المجربيين. ومن ذلك نرى، كحقيقة تاريخية، أن القيم العالية التي تكمن في الروح الإنسانية قد جاءت إلى الدنيا لأول مرة عن طريق التأثر بتلك العوامل الرقيقة المشرفة التي نشعر بها على الدوام في حياتنا الأسرية. ولن نصل قط إلى معرفة ما إذا كان لها من قبل بداية سابقة في مكان ما خارج عالمنا في ذلك الكون الشاسع، غير أنها لم تكن في أي مكان فوق كرتنا الأرضية إلى أن أوجدتها حياة الأب والأم والأولاد. والواقع أن شمس أقدم البيوت الإنسانية وبيئتها هما اللذان أوجدا المثل العليا في السلوك الأخلاقي عند الأنماط، وكشفا عن جمال إنكار النفس في سبيل الغير.

وقد ذكر لنا «برتراند رسل» Bertrand Russel في أحدث كتاب له<sup>٣</sup> في تحبيب اعتناق مذهب الشيوعية، أن أهم تغيير ترمي الشيوعية إلى إحداثه هو العمل على محو الأسرة. وهو يدافع عن ذلك مقصياً التجارب البشرية أصالة عن حياتنا. على أنه رغم هذا الانقلاب الذي يقوم به الجيل الحديث فإن الخبرة البشرية لا يمكن القضاء عليها ومحوها، كما لا يمكن محو الصفات التي غرستها فيينا ولا تجاهلها.

حَقَّا إن شباب اليوم قد ثار على السلطة سواء أكان سلطة الكنيسة أم أوامر الكتب المقدسة، وما ذلك إلا لأن المناهة باستعمال السلطة تكون دائمًا موضعًا للمعارضة؛

وبخاصة في عقول الشباب، ولكن ماضي البشرية يسطع علينا بنوره العظيم وليس ثمة ما يدعو إلى طلب تطبيق السلطة. وإذا تصفح أي باحث كان من الشباب هذا الكتاب فلست أرجو منه إلا تأمل حقائق تلك التجاريب الإنسانية التي كشفت لنا الآن بحالة واضحة لم نر مثلاً من قبل في أي وقت كان. على أنه توجد هناك مصادر أخرى تدعو إلى الإجلال علاوة على ما جاء في الكتب المقدسة أو تعليمات الكنيسة، فإن رجالاً من أمثال «وليم مورس» William Morris و«واللت ويتمان» Walt Whitman قد أحبوا ووقرروا حياة الإنسان فوق الأرض، ووجدوا في تأمل علاقاتها مصدرًا للإلهام والإرشاد. على أنه توجد علاقة واحدة سامية تفوق كل العلاقات الإنسانية الأخرى، وهي تلك العلاقات التي كونت البيت وجعلت من حول موقد الأسرة المصدر الوحيد الذي نمت منه أ nobel الصفات الإنسانية التي كان لها شأن عظيم في تغيير حالة العالم.<sup>٤</sup>

ومن الحقائق التاريخية أننا مدينون إلى أبعد حد لحياة الأسرة بأعظم دين يمكن للعقل الإنساني تصوره، فإن نفس أصواتنا الآتية من أزمان سحيقة تتدانا في صراحة بالاعتزاز والاحترام والمحافظة على علاقة الأسرة، المدينة لها حياة الإنسان بهذا الدين الجليل.

## (٥) القوة والأخلاق

لقد صارت حياة الإنسان فوق الأرض بسبب ذلك «الانتقال العظيم» عراًقاً مستمراً بين المثل العليا الجديدة في إنكار النفس (الأمر الذي لم يكن ظهوره إلا بالأمس القريب) وبين شهوة حب القوة الشديدة التأصل والقديمة قدم الجنس الإنساني نفسه. فإن حب الإنسان للقوة أقدم بكثير جداً من العصر الأخلاقي، ولذلك كانت القوة هي المنتصرة انتصاراً خطراً على الضمير والخلق المولودين حديثاً، لدرجة أننا صرنا

<sup>٤</sup> وقد جاء ذكر ذلك في كثير من الآيات القرآنية الكريمة، ففي سورة النحل: ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَذْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْوَاحِهِمْ بَيْنَهُمْ وَحَدَّدَهُ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيَّابِاتِ أَفَبِالْبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِيَعْمَةِ اللَّهِ هُمْ يَكْفُرُونَ﴾ سورة النحل ((١٦)): ٧٢، وفي سورة الروم: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَذْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَكْفُرُونَ﴾ سورة الروم ((٢٠)): ٢١).

أمام معضلة خطيرة، هي مسألة بقاء المدينة. ولقد لخص «السير ألفريد إيونج» Sir Alfred Ewing العلوم البريطاني فيما يأتي: «لقد وضع في يديه (يعني الإنسان) قيادة الطبيعة قبل أن يعرف كيف يقود نفسه».

وإنني مقتنع تمام الاقتناع بأن تصور «الماضي الجديد» على حقيقته كفيل بالتأثير في سلوك الفرد، أما أن الأمم أو البشرية بأكملها — بعد أن تدرك حقيقة هذه الصورة — تستطيع أن ترى فيها مؤثراً قوياً يكفل حقيقة شفاء غلة الأحقاد الدولية، أو يأتي بما هو أعظم من ذلك من توثيق عرى المودة والمراعاة الكريمة، فهو أمر تحوطه الشكوك الخطيرة.

ولقد أبدى المستر «هـ. جـ. ولز» H. G. Wills تفاؤلاً كبيراً في تصريحاته عن هذا الموضوع، وكنت أود أن أشاركه تفاؤله، غير أنه لما كنت قد قضيت سنين عدةأتأمل في خلالها كل يوم تقريباً آثار القوة البشرية، فقد ترك ذلك في نفسي شعوراً ليس من السهل علىَّمحوه.

وقد كان نرقي في هذه الصفحات ارتقاء مميزات الروح البشرية المبكرة مع الاهتمام بوجه خاص في عملنا هذا بملحوظة ظهور القيم العليا. غير أنه من جهة أخرى كان في مقدورنا أن نستعين بعدد عظيم من الآثار القديمة لتكشف عن الجانب الآخر لتلك الصورة، وبخاصة عن أعظم قوة مضادة لتلك القيم؛ وأعني بذلك ازدياد شرامة الإنسان لحب الاستئثار بالسلطة كلما ارتقى النظام القومي، إلى أن صارت آلة الحكومة البشرية هي التعبير المنظم عن التعطش للسلطة؛ أي الشهوة الحافزة على استعمال القوة.

وقد تأثرتُ في خلال تجوالي في أنحاء الشرق الأدنى عدة سنين بالحقيقة الساطعة الآتية؛ وهي: «إن الآثار التي لا تزال باقية في جميع تلك البلاد النائية كانت قبل كل شيء عنواناً لدى قوة الإنسان». فكان عراكه مع عوامل الطبيعة — وهو عراك يسير في طريقه من مدة بعيدة يتحمل تقاديرها بنحو مليون من السنين — قد أشربه شعوراً عدائياً بأنه لا يمكنه أن يفوز بغضبه إلا بالمحاربة على طول الخط كما كانت حالته مع قوى الطبيعة المناوئة التي كانت تنازله من كل جانب. وب بهذه الروح نفسها كان يننزل إخوانه من بني البشر عندما انتهى الأمر بقيام ذلك النزاع الطويل على السيادة بين أقدم الأمم. وفي أيامنا هذه قد تدخل إلى أحد الأودية المهجورة في «سينا» فتواجهك هناك على حين غفلة صورة فرعون طویل القامة نقشت فوق واجهة جدار الصخر، وقد ظل

الفرعون واقفًا هناك منذ القرن الرابع والثلاثين ق.م.<sup>٥</sup> ممثلاً في هذه الصورة التي هي أقدم الآثار التاريخية في العالم، وهو واقف بسلامه شاهراً إيمانه بما يشعر أنه على وشك تحطيم جمجمة أحد الأسرى الآسيويين، وقد أرغمه على أن يجثو على ركبتيه أمامه. وهذا الأثر الدال على القوة الغاشمة كان إعلاناً للتمكّن بحق الفتح، نقش هناك بمثابة بلاغ قاطع للآسيويين ينذرهم بأن ملك مصر قد عبر من أفريقيا إلى آسيا، واستولى على مناجم النحاس والفيروز المحيطة بذلك المكان. ففي هذه البقعة، التي فيها بدأت الآثار التاريخية والسجلات المدونة، نرى الاستيلاء على الموارد الطبيعية باعتبارها أساسياً للعمل القومي، ونرى الأثر المعبّر عن ذلك يضرب على وتر نغمة القوة التي ظلت تسود التاريخ البشري منذ ذلك العهد.

وعلى أثر انعقاد الهدنة في أوروبا (في سنة ١٩١٨ م) مباشرة، بينما كانت الحرب الجزئية لا تزال مشتعلة في نقط متفرقة في غربي آسيا، قمت ببرحالة عند نهر الفرات في وسط قبائل العرب المعادين، بقصد العودة إلى المدينة الغربية ثانية، وقد كانت بعثة «معهدنا الشرقي» أول جماعة من الغربيين حاولوا، منذ عدة شهور، عبور تلك الصحراء الخاصة باللصوص، من «بغداد» إلى البحر الأبيض المتوسط. ففي اليوم السابع من مغادرتنا «بغداد» دخلنا قلعة شاسعة الأرجاء واقعة عند منتصف نهر الفرات تُعرف عند الأهالي الآن «بالصالحية»، وأما اسمها القديم فلم يكن معروفاً بعد. وحينما صرنا داخل جدرانها الضخمة ومررنا حول أحد أركانها، ظهر أمامنا فجأة جدار عالٍ يملأ وجهه رسم فخم ذو ألوان عدة يشمل صورة جماعة مؤلفة من أحد عشر شخصاً بحجمهم الطبيعي وهم عاكفون على الصلاة بخشوع. وقد وقفنا محملقين مشدوهين أمام تلك الأشكال العجيبة التي تنظر إلينا في جدّ ووقار، وقد كُشف عنهم فجأة لأنما قد استدعوا بعزمية سحرية صادرة في فيافي تلك الصحراء الشاسعة الصامتة التي كانت تمتد تحت أقدامنا.

وكان قد كُشف عن ذلك الأثر قبل ذلك ببضعة أيام على يد جنود «الهند الشرقية الإنجليزية» أثناء التجائهم إلى هذا المكان للاحتماء من قبائل العرب المعادية الذين كانوا يحيطون بهم من كل جانب. وفي اليوم الثاني من قدومنا أخذنا نعمل بشغف بمساعدة

<sup>٥</sup> لا شك أنه يقصد بذلك الملك «سمرخت» أحد ملوك الأسرة الثانية المصرية القديمة. انظر كتاب «مصر القديمة»، الجزء الأول، ص ٢٧٥.

هؤلاء الجنود أنفسهم، فكشفنا عن جدران أخرى عديدة، فظهر لنا فوق جدار منها — كان ينكشف أمامنا بالتدريج أثناء إزاحة الأترية المتساقطة من فوقه ببطء — رسم طائفة من الجنود الرومانيين وعلى رأسهم قائدتهم (التربيون) «يوليوس ترنتيوس»، فقد كتب اسمه أمام صورته فوق الجدار، وكان يوم المصلين من جنود الحامية الرومانية التي كانت في وقت ما تحتل هذا المعلم الصحراوي الماحل الذي يقع على مسافة بعيدة خارج الحدود الشرقية التي توطن نهائياً للدولة الرومانية على نهر الفرات. وقد عثرت كذلك على نقش في الصورة يبين بالإغريقية الاسم القديم لتلك المدينة المفقودة، وهو «دورا»، ولم يعثر قبل هذا على أي أثر تصويري يمثل وصول جنود الرومان إلى مثل هذا المدى شرقاً.<sup>٦</sup>

ولقد كانت لحظة مؤثرة تلك التي تحقت فيها أني وأنا في قلب الصحراء السورية، على مسافة تقرب من ٣٠٠ ميل شرقي البحر المتوسط، أنظر إلى أقصى مدى شرقي بلغته قوة تلك العاهلية الحربة الهائلة التي كانت تمتد من الشطر الآسيوي الغربي وكل أوروبا حتى شواطئ الأطلنطي والجزر البريطانية غرباً مما يربى على مسافة ٣٠٠٠ ميل. وقد امتد خاطري عندئذ بعيداً إلى ما وراء الصحراء تجاه صورة الفرعون العظيمة المنقوشة فوق جانب الصخر في الوادي المهجور الواقع في «سينا»، حيث نشأت أولى الآثار التي تمثل هذه القوة، ثم تعاقبت الأمم وقامت الدول الواحدة إثر الأخرى لمدة تناهز أربعة آلاف سنة حتى بلغت القوة ذروتها في تلك الإمبراطورية الرومانية الضخمة التي امتدت من المحيط الأطلنطي غرباً إلى نهر الفرات شرقاً.

ومع ما في كلمة «إثارة» من المبالغة، فإننا نجد في النظر إلى مظاهر تلك العظمة الباهرة التي بلغتها الدولة الرومانية ما يثيرنا حقاً؛ وذلك عندما نتأمل في الصورة المرسومة فوق ذلك الجدار ونرى فيها علم لواء الجنود الرومانية القرمزي اللون يحمله الدليل سائراً به أمام أولئك الجنود الذين كانوا يقومون بالمحافظة على عظمة قوة الرومان الحربة في فيافي هذه الصحراء فوق شواطئ نهر الفرات النائية في هذا الزمن البعيد. وهذا الوقت؛ أي وقت وجود الرومان عند الفرات، يبعد — كما ذكرت — بنحو

<sup>٦</sup> انظر كتاب المؤلف: Oriental Forerunners of Byzantine Painting, (University of Chicago Press 1924).

وهذا الموقع تقوم فيه الآن حفائر منظمة ببعثة فرنسية أمريكية أرسلتها الأكاديمية الفرنسية.

٤٠٠ سنة إلى الوراء من عهد ذلك الأثر المهجور الذي أقامه الفرعون لنفسه في مناجم النحاس بسينا. ومع ذلك فإنه في نهاية هذه الآلاف الأربعية من السنين كانت القوة — ظاهراً — هي العامل السائد في حياة الإنسان السائرة في سبيل التقدم. وبعد أن مضى على ذلك الحادث بضعة أسبوعين كنت جالساً مع السير «هربرت صمويل» Sir Herbert Samuel أول حاكم بريطاني لفلسطين، في الحدائق الجميلة بدار المندوب السامي البريطاني الواقع فوق «جبل الزيتون»، وكانت مدينة «أورشليم» المقدسة تقع خلفنا تجاه الشمس الغاربة، على حين كان أمامنا أخدود «وادي الأردن» و«البحر الميت» وخلفهما جبال «مواب» ذات اللون الأزرق واللون الأرجواني. وقد صور «اللورد اللنبي» في صورة حية انخفاض ذلك الشق الهائل في قصة ذكرها لي عن حملته في فلسطين، فقد أرسل إلى وزارة الدفاع ذات يوم رسالة هذا نصها:

لقد أطلقت حاملات قنابلنا هذا الصباح قذائفها على الواقع التركية في وادي الأردن وهي محلقة على ارتفاع ٦٠٠ قدم تحت سطح البحر.

على أن مصب نهر الأردن وسطح البحر الميت كانا يقعان على مسافة ٧٠٠ قدم تحت هذه القاذفات؛ أي إن سطح «البحر الميت» يقع تحت مستوى سطح البحر بألف وثلاثمائة قدم. أما عمق «البحر الميت» نفسه فيبلغ ١٣٠٠ قدم من تحت سطح مياهه الملحاء، وعلى ذلك يكون قاع «البحر الميت» منخفضاً عن مستوى سطح البحر بألفين وستمائة قدم، فهو بذلك يعُد أعمق أخدود في سطح الأرض، وتشرف عليه الجبال التي حول «أورشليم» التي يبلغ ارتفاعها فوق سطح البحر بمقدار انخفاض قاع «البحر الميت» عن ذلك السطح. فالفرق إذن يكون أكثر من خمسة آلاف قدم؛ أي ما يكاد يبلغ ميلاً بالضبط. فهذا المشهد حينما تشرف عليه العين من قمة «جبل الزيتون» يمثل صورة هائلة لتلك القوى المروعة التي أحدثته، فكأن يداً ماردة قد دست أصابعها الضخمة في الأرض ففقلتها شطرين حتى تختلف عن ذلك أخدود يبلغ عمقه ميلاً كاملاً. وحينما كنت أتأمل مع «السير هربرت» — السالف الذكر — هذا المشهد خيل إلينا أنه أكبر برهان مروع يمكن أن تقع عليه العين لتمثيل شدة القوى الطبيعية.

ولم يكن يوجد بعد أناس ما حينما انفلق ذلك الأخدود، وعندما ظهر الإنسان فوق وجه البسيطة كانت تعترضه قوى من هذا القبيل أينما حل. وقد كان التاريخ الأرضي يسير في طريقه بفعل مثل هذه القوى. وإننا لنجد صدى لبعض أهوالها في

قصة «سدوم» و«عمورة»؛ إذ قد رأى أهل هذا الإقليم القدامى آلهتهم تتمثل في مثل هذه الظواهر المروعة. وقد أدرك العبرانيون في شخص تلك القوى البركانية التي كنا نظر إليها أقدم إله لبني إسرائيل، وقد مضى وقت طويل قبل أن يُشربوا طبيعته المنطوية على تلك القوى الخفية بصفات إنسانية تتطوّي على المصادقة.

وبعد ذلك مددنا بصرنا إلى مسافة بضعة أميال شملاً، وهناك فوق منحدرات تلال الأردن المشترفة على ذلك الأخدود المخيف رأينا تلك القرية الصغيرة التي كانت مسقط رأس «أرميا»، ذلك النبي العبراني وموطنه. لقد أشرف بنظره طول حياته على ذلك المنظر الهائل الذي يدل على قوة التطورات الطبيعية وعنفها، ومع ذلك فإنه كان يشعر بعالم تلك القوى الباطنة التي كان يعتقد عدم فنائها، ونجد ذلك فيما عزاه من الأقوال إلى إلهه فيما يأتي:

اجعل شريعي في داخلهم واكتبهما على قلوبهم.

أرميا ٣١ : ٣٣

ولقد أثبتت لنا ذلك المشهد فعلًا حقيقة ما قيل من أن ذلك الانتقال المدهش من عالم القوى الطبيعية المحسنة إلى عالم القيم الإنسانية التي لا تفنى، قد حدث فعلًا على وجه ما في الشرق الأدنى القديم. وبينما كان جالسُين بعد ذلك مشرفين على قرية ذلك النبي «أرميا» الصغيرة، إذ حولنا أعيننا نحو الجنوب الغربي، عبر تلال «يهودا» الماحلة التي يقع خلفها وادي نهر النيل، موطن أقدم شعب وصل إلى الشعور بقوة المثل العليا في السلوك الخلقي — وهي المثل التي بدأت «الانتقال العظيم» — وتذكّرنا أنه، قبل مولد «أرميا» بآلفي سنة، كان حكماء الاجتماع المصريون أسبق الناس إلى إدراك قيم الأخلاق ومعرفة القيم القلبية الباطنة عند الإنسان، وكيف أن كتاباتهم قد انتقلت إلى فلسطين فأثرت ثمرتها في حياة العبرانيين، وبذلك صار الأنبياء العبرانيون، الذي نبهتهم الظواهر الاجتماعية التي نهضت فوق ضفاف النيل، منارًا يستضاء به في كل أنحاء العالم.

وهنالك بدأنا ندرك بالتدريج مدى تأثير قصة البشرية الطويلة، على وجهها العام، حينما أخذت تنتشر بسرعة في أقطار الشرق الأدنى القديمة.

وقد كانت ذكرى عظيمة عندما نظرتُ مرة ثانية في خلال يوم آخر من قمة تل «أرمادُون» نحو الشمال عبر ذلك السهل ذي الطبقات المسمى باسم التل، وتأملت مرتفعتين أراضي الجليل، فهنالك بين جبال قرية الناصرة لا بد أن الطفل عيسى كان يشرف كثيراً على هذه الساحة التي كانت ميداناً للحرب على مدى العصور، وقد كانت إذ ذاك ظلال السحاب تزحف وئيداً فوق تل الناصرة التي كان يخيم عليها الضباب مع أنها لا تبعد عنا إلا ثمانية أميال فقط. وكانت شرفات حصون «أرمادون» تتطل من تلك الأرضية التي كنت واقفاً فوقها، وكانت أعمال الحفائر التي كنا نقوم بها وقتئذ في ذلك المكان آخذة في إزالة تلك الأرضية، وكانت هذه الشرفات تشرف على كل ذلك السهل التاريخي. أما مدينة «أرمادون» الحصينة التي تعد أثراً من آثار تلك القوة البشرية فكانت لا بد ظاهرة للعيان من خلال تل قرية «الناصرة»، وقد كانت تشرف طوال أزمان حكم القوة على مشاهد الفتح وسفك الدماء التي كانت تقع في ذلك السهل الواقع أسفل منها وهي أزمان كانت أسمى آلهتها آلة العنف والتقتيل الذي كانت تبتهج به نفوس أمثال أولئك الأنبياء الأشداء كالنبي «إيليا». ثم قضت على ذلك بالتدريج تلك المثل العالية للسلطوت الأخلاقية التي جاءت من وادي النيل، إلى أن أشرق نور ذلك الإله الرحيم فوق تل قرية «الناصرة»، وهو ما رأه ابن نجار يهودي المنبت<sup>7</sup> نشاً في قرية صغيرة من قرى «الجليل» تقع خلف حافة التل الشمالي بالضبط، وتشاهد بجلاء من شرفات «أرمادون». وكما كان النبي «أرميا» يشاهد وهو ينظر من خلال قريته فعل تلك القوى الطبيعية الهائلة ويبقى في الوقت نفسه متمسكاً بعقيدته في القيم النفسية الباطنة، كذلك كان النبي قرية «الناصرة»، ذلك الشاب الذي شب وترعرع فيها، ترى عيناه كل يوم تلك المناظر التقليدية الدالة على وحشية القوة البشرية، ويبقى مع ذلك متمسكاً بأهداب وحيه عن تلك المملكة الجديدة التي كانت قائمة في قراره نفسه. ففي فلسطين كان هذا في الواقع هو الانتقال السامي من النبي «إيليا» إلى يسوع، ومن جبال الكرمل و«أرمادون» إلى قرية «الناصرة».

---

<sup>7</sup> هذه بالطبع عقيدة المؤلف، وقد رأيناها في الصفحات الأخيرة تخالف أيضاً عقائدهنا بشأن نشأة بعض الأديان وقدرها.

على أن الوصول إلى هذه الذروة الرفيعة في فلسطين إنما أتى في وقت متأخر نسبياً، فهو ثمرة مهد لها الطريق ذلك الانتقال المبكر – وهو الذي سميـناه «الانتقال العظيم» – والذي رفع الإنسان من النضال الذي كان مقتـراً على الطبيعة ونقلـه إلى ميدان آخر جديد هو ذلك النزاع القائم بينه وبين نفسه للتغلـب على روحـه نفسها، واحتضـان تلك القيم الجديدة التي تسمـو به فوق عالم المـادة ف تكون مـادة لـحقيقة جديدة، وهي التي نسمـيها الأخـلاق أو الخـلق.

وقد رأينا أن العـوامل التي كـونـت ذلك الـانتقال المـبـكـر نـشـأت في مصر، ثم اـنـتـقلـت منها إلى فـلـسـطـين، ثم إلى سـائـر أـمـم الـعـالـم التي ظـهـرـت بـعـد ذـلـك، فـلـم يـكـنـ من بـاب مجرد الـاتـفـاق والـصـدـفـة أـن يـتـبعـ التـارـيـخ العـبـرـيـ أـصـولـ الـقـومـيـة العـبـرـيـة إـلـى وـادـي النـيلـ، الـأـمـرـ الـذـي نـجـدـ صـدـى تـقـالـيـدـه بـادـيـاـ فيـ الـعـقـيـدـة الـمـسـيـحـيـةـ، حـيـثـ نـجـدـ فيـ الـأـسـفـار الـمـسـيـحـيـةـ ماـ يـأـتـيـ: «مـنـ مـصـرـ قـدـ نـادـيـتـ اـبـنـيـ».

وفي عـهـدـنا الـحـاضـرـ نـبـحـثـ نـحـنـ أـيـضاـ فيـ بلـادـ الشـرـقـ الـقـدـيمـ عنـ أـعـمـالـ الطـبـيـعـةـ وـعـنـ أـعـمـالـ إـلـإـنـسـانـ، وـفيـ الـقـيـامـ بـجـهـادـ جـدـيدـ مـنـ الـمـحاـوـلـةـ الـعـلـمـيـةـ لـاستـرـدـادـ قـصـةـ كـلـ مـنـهـمـ، وـلـكـنـاـ قـدـ أـدـرـكـنـاـ مـاـ مـضـىـ مـاـ فـيـهـ الـكـفـاـيـةـ لـأـنـ يـثـبـتـ لـنـاـ أـنـ قـصـتـهـمـاـ وـاحـدـةـ؛ أـيـ إنـ حـرـكـاتـ الـطـبـيـعـةـ وـحـيـاةـ إـلـإـنـسـانـ السـائـرـةـ نـحـوـ التـقـدـمـ هـمـاـ فـيـ الـوـاقـعـ فـصـولـ مـنـ قـصـةـ وـاحـدـةـ عـظـيـمـةـ، وـأـنـ فـيـ النـظـرـ إـلـىـ ذـلـكـ الـأـخـدـودـ الـمـخـيـفـ الـذـيـ يـتـكـونـ مـنـهـ الـآنـ «ـالـبـحـرـ الـمـيـتـ»ـ، وـالـذـيـ يـوـاجـهـنـاـ فـيـ صـورـةـ رـهـيـبـةـ بـسـؤـالـ «ـهـيـكـلـ»ـ، قـدـ نـجـدـ جـوابـاـ عـلـيـهـ لـيـسـ فـيـ اـسـتـطـاعـةـ الـعـلـمـ الـطـبـيـعـةـ أـنـ تـقـدـمـهـ، وـهـوـ جـوابـ لـاـ يـأـتـيـنـاـ إـلـاـ إـذـاـ تـأـمـلـنـاـ تـلـكـ الـتـجـارـيـبـ الـبـشـرـيـةـ الـتـيـ قـامـتـ فـيـ الـشـرـقـ الـقـدـيمـ، وـأـدـرـكـنـاـ أـنـ ذـرـوـةـ الـكـوـنـ السـائـرـ فـيـ سـبـيلـ الـاـرـتـقاءـ هـيـ الـأـخـلـاقـ.

وقد كان الغـرضـ الـذـيـ نـرمـيـ إـلـيـهـ فـيـ هـذـاـ الـكـتـابـ هوـ تـقـدـيمـ الـأـدـلـةـ التـارـيـخـيـةـ عـلـىـ أـنـ حـرـكـةـ الرـقـيـ الـبـشـرـيـ الـذـيـ أـنـتـجـ الـأـخـلـاقـ لـمـ تـكـامـلـ بـعـدـ،<sup>٨</sup> وـأـنـهـ لـاـ تـزالـ سـائـرـةـ فـيـ طـرـيقـهـ، وـأـنـ اـحـتمـالـاتـ مـسـتـقـبـلـهـاـ غـيرـ مـحـدـودـةـ، وـأـنـ الـوـاجـبـ يـقـضـيـ عـلـيـنـاـ بـأـنـ جـعـلـ مـاـ لـتـلـكـ الـحـقـيـقـةـ الـجـدـيـدـةـ مـنـ أـهـمـيـةـ خـطـيرـةـ نـصـبـ أـعـيـنـاـ لـتـكـونـ مـؤـثـراـ عـلـيـاـ فيـ سـلـوكـنـاـ

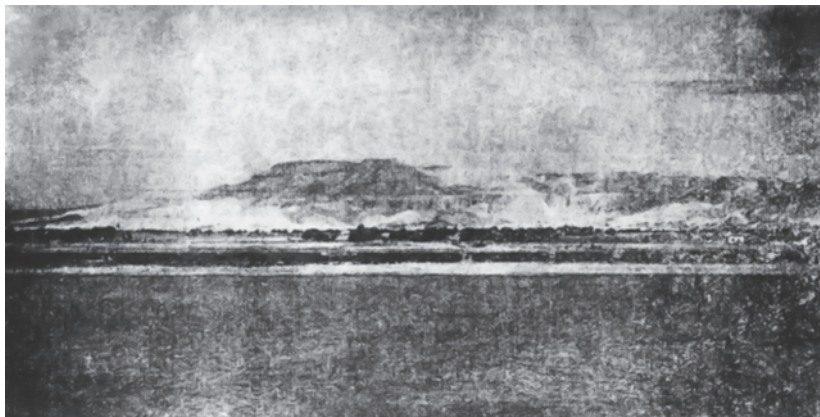
<sup>٨</sup> جاءـ فـيـ الـحـدـيـثـ عـنـ النـبـيـ ﷺـ جـوابـاـ عـلـىـ قـوـلـ مـنـ قـالـ لـهـ فـيـ غـزـوـةـ «ـأـحـدـ»ـ حـيـنـاـ كـسـرـتـ ربـاعـيـتـهـ وـجـرـحـتـ وـجـتـهـ حـتـىـ سـقـطـ فـيـ إـحـدـيـ الـحـفـرـ: «ـأـلـاـ دـعـوتـ اللـهـ عـلـىـ قـوـمـكـ كـمـاـ دـعـاـ نـوـحـ عـلـىـ قـوـمـهـ!ـ فـقـالـ: «ـمـاـ لـهـذـاـ بـعـثـتـ، وـإـنـمـاـ بـعـثـتـ لـأـتـمـ مـكـارـمـ الـأـخـلـاقـ، اللـهـمـ أـهـدـ قـومـيـ فـإـنـهـمـ لـاـ يـعـلـمـونـ!ـ

## الخاتمة

الأخلاقي. فإذا عملنا بذلك نصل إلى الاقتناع التام بأننا لا نعتمد في حياتنا على مجرد حقائق تقليدية وتعاليم موروثة ربما كانت لا تكاد تتفق مع ميولنا، ولكن كما انبثق نور الأخلاق في ظلمة لم تكن تعرف مثل هذا النور من قبل، فكنزك لا نشك في نمو ذلك النور حتى يضيء نواحي أخرى من الوجود لم تتحقق بعد في العصور التي لم يسرّ بعد غورها لآخر، والتي إليها تتجه رؤيتنا المحدودة ولكنها لا تراها.



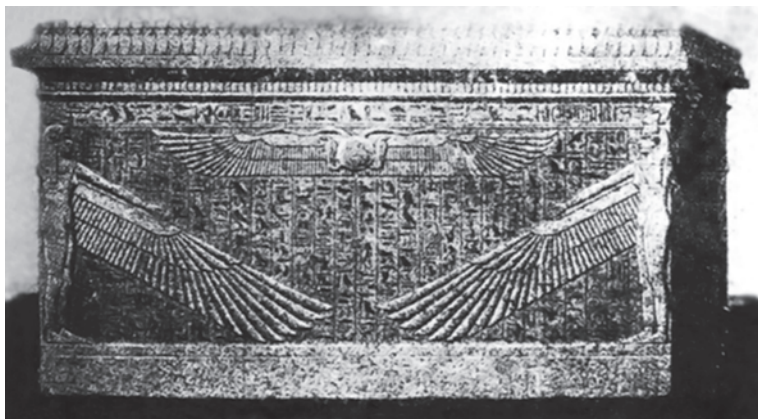
## الصور والأشكال



شكل ١: «الشاطئ الغربي للنيل عند طيبة.» إن وادي النيل الضيق، الذي تشرف عليه المرتفعات — ومن ورائها هضبة صحراوية غير صالحة للسكنى — قد تكونت منه بيئة منعزلة منيعة، هيأت «معمل تجارب» اجتماعي لا مثيل له. وفوق الأرض السوداء التي تكونت من رواسب مياه النيل على جانبيه، بامتداد أكثر من ٧٠٠ ميل، نشأت أول أمة زراعية في التاريخ، وبلغت عدتها عدة ملايين من الأنسns.



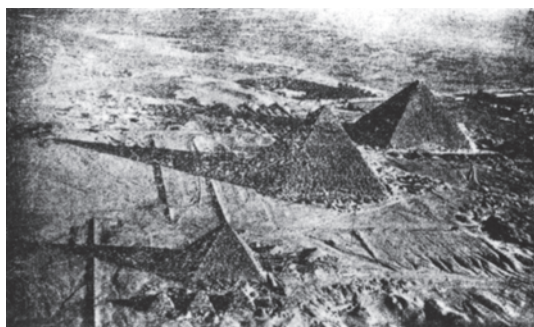
شكل ٢: «تمثال لتوت عنخ آمون في صورة «أوزير» تحرسه «البا» (روحه) من اليسار، و«الكا» (قرينته) من اليمين». هذا التمثال البديع المصنوع من الخشب لا يتجاوز طوله ١٢ بوصة، وهو مثال لجمال الصنع الذي امتازت به محتويات قبر توت عنخ آمون حتى أصغرها حجمًا. وتدل النقوش المحفورة على قاعدته على أنه هدية جنائزية قدمت للملك من مدير الجبانة الملكية.



شكل ٣: «قرص الشمس المجنح»: حلّي به تابوت الملك «آي». هذا التابوت الرائع المنحوت من قطعة واحدة من الجرانيت الأحمر قد صورت على أركانه أربع إلهات واقفات وقد نشرن أجنحتهن على جانبي التابوت لحمايتهما. ويزيد في جمال كل جانب نقش بديع لقرص الشمس المجنح: «شمس العدالة ... تحمل الشفاء في جناحيها».



شكل ٤: «باتح الأعظم قلب الآلهة ولسانهم». رأس تمثال من الجرانيت الأسود للإله «باتح» معبد منف.



شكل ٥: «أهرام الجيزة كما ترى من الجو». الثلاثة الكبيرة من هذه الأهرام شيدت لتكون مثوىً أبدياً منيعاً لأجسام ثلاثة ملوك من الأسرة الرابعة بمصر القديمة (بعد سنة ٢٩٠٠ ق.م)، أما الأهرام الصغيرة فهي لأعضاء من الأسرة المالكة، كما أن القبور الأخرى كانت لرجال البلاط.



شكل ٦: «قمة هرم أمنمحات الثالث بدهشور». العينان — اللتان هما عينا الملك — تتجهان شطر الشمس عند شروقها فتستطيعان بذلك «رؤية جمال الشمس». أما النقوش المدونة بأسفلهما فراجعت بشأنها ما جاء في صلب الكتاب في الفصل الرابع العقيدة الشمسية ومكافحة الموت (عن حجر القمة الموجود بدار الآثار المصرية).



شكل ٧: «أحد السادة المصريين وزوجته وهما يتبعدان أمام «أوزير» في عرشه.» هذه الصورة الجميلة النقلة عن بردية جنازية، تمثل المتوفى وقد خرج من منزله (إلى اليمين) وأخذ يجتاز حدائقه إلى حضرة الإله الأعظم (إلى اليسار) الذي وقفت في حضرته «ماعت» إلهة الحق. وقد كان المصري يتظاهر أن يجد في الآخرة منزلًا وضيًّعا شبئين بما كان يملكه في هذه الحياة الدنيا. ومن معالم المنزل المصري القديم التمودجي أن يكون شاملًا مسكوناً وببركة مستطيلة الشكل تحف بها الأشجار. وقد تمثل في الصورة بوضوح كبير استحواذ «أوزير» بالتدريج على صفات إله الشمس: يظهر ذلك من وجود قرص الشمس فوق رأس «ماعت» ومن أنشودة الشمس التي كتبت في النطاق العمودي الوارد بأعلى الصورة.



شكل ٨: (على اليمين): إله الشمس مشرقاً في شكل صقر (عن صورة Vigneite ملونة من كتاب الموتى). النحنيان المثبتان في أسفل الصورة يمثلان الصحراء الرملية التي رسمت فوقها مرتين السيدة «إتهاي» المتوفاة في شكل طائر برأس آدمي (با) واقفة فوق سطح قبرها. وقد رفعت ذراعها — كما رفع جميع من فوقها في الصورة أنزاعهم أيضاً — تعبد إله الشمس وقد صعد من الصحراء في صورة صقر بديع الشكل يعلو رأس قرص الشمس.



شكل ٩: «رأس تمثال من الديوريت للملك خفرع (من القرن التاسع والعشرين ق.م.)».  
لعل هذه أعظم صورة معبرة من عصر الأهرام؛ فهي تبرز بشكل قوي المعالم الفردية لهذه الشخصية السامية — الملك — في عصر كانت فيه الشخصية ومعالم الفرد من الناس في دور الظهور لأول مرة.



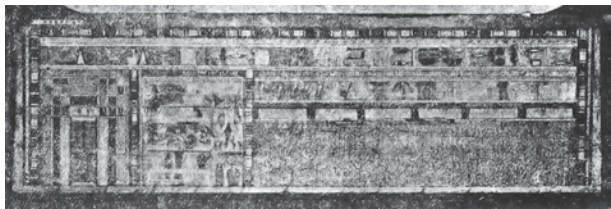
شكل ١٠: «العازف الأعمى وهو يغني مع فرقته أغنية العازف على العود». وقف الكاهن يؤدي الشعائر الدينية أمام الأمير، الذي لم يظهر في الصورة (إذ كان مكانه في الجزء الذي فقد منها من اليسار) بينما كانت الفرقة الموسيقية تعزف الموسيقى المرافقة لأغنية «العازف على العود» وهي التي ألفاظها منقوشة بأعلى الصورة فوق رعوس الفرقة. وقد ضاع الجزء الأعلى من الأغنية، غير أن ما بقي منها يكفي لعرفتنا أنها صورة من نفس الأغنية الواردة في البردية.



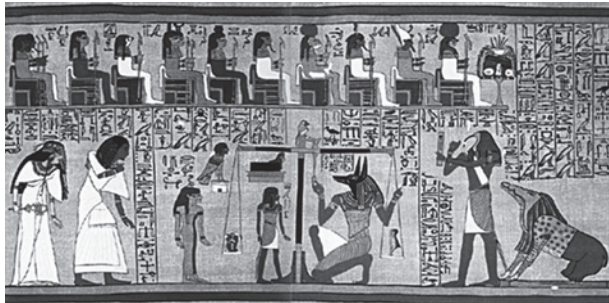
شكل ١١: «صورة الملك أمنمحات الثالث من العهد الإقطاعي بمصر القديمة». إن ما يتمثل في الصورة من دلائل الحزم وضبط النفس وما تبرزه قسمات الوجه من أمارات الاهتمام، كل ذلك ينطّق بأن صاحب التمثال ملك كله شعور بما يحمله من المسؤوليات الخطيرة، وذلك في مصر استيقاظ خلقي.



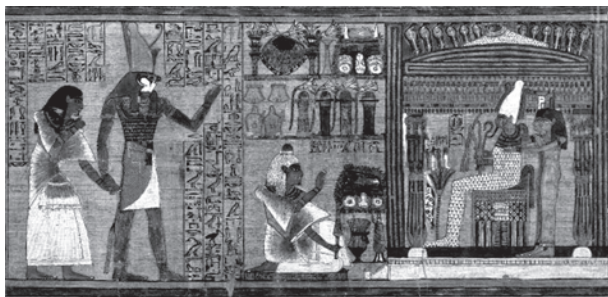
شكل ١٢: «رأس من الحجر البركاناني لأمنمحات الثالث». إننا نرى في هذه الصورة تعبيراً مجسّماً لتأثير زوال الأوهام الخادعة. ويدل منظر الوجه المكتئب على أن صناع التماثيل الملكية أحسوا بتشاءم الحكماء الاجتماعيين وعبروا عنه ببراعة فائقة في قسمات وجه الملك.



شكل ١٣: «منظر من الداخل لأحد جانبى تابوت خشبي لأمير من أمراء العصر الإقطاعي». في الجزء الأسفل من يمين الصورة كتابة في سطور رأسية هي عبارة عن أجزاء من الأدب الجنائزى المعروف «بمتون التوابيت». وإلى أقصى اليسار تجد الباب الوهمي الذى تستطيع روح الميت الدخول والخروج منه. وكل هذه الموضوعات نقشت بالألوان على لوح سميك من خشب الأرز مكون لأحد جانبى التابوت.



شكل ١٤: «منظر المحاكمة في الآخرة كما ورد في كتاب الموتى: وزن القلب.» نصب الميزان (في الوسط) ويدير حركته (من اليمين) «أنبوبيس» (براًس ابن آوى) ومن خلفه العبود «تحوت» الكاتب برأّس «أبيض» (أبو منجل) ليدوّن الحكم، وفي أقصى اليمين تربص «الملتهمة» بشكلها المفترس تنتظر التهام الروح إذا صدر الحكم بأنّها ظالمة. وإلى يسار الميزان يقف «شاي» (القدر) ووراءه إلهتا الولادة. وإلى اليسار من أسفل نرى «آني» وزوجته يدخلان في خشوع، ويحدق «آني» بنظره إلى قلبه وقد وضع في كفة الميزان اليسرى لموازنته في الكفة اليمنى بالريشة، التي هي رمز الحق والعدل. وفوق الميزان كتابة هي صلوات «آني» يرجو فيها قلبه ألا يخونه. وفي أعلى الصورة صف من الآلهة القدامي يشهدون المحاكمة.



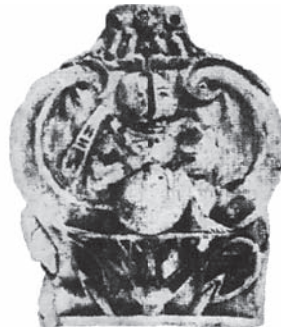
شكل ١٥: «تابع منظر المحاكمة: المتوفى يقاد بعد تبرئته للمثول أمام «أوزير» وهو في كرسى القضاء». أثبتت محاكمة الميزان (المبنية في الصورة السابقة) عدم إدانة المتوفى. وترى «آني» في الصورة مرتين: الأولى وهو يقوده «حوريس» بن «أوزير» إلى حضرة الإله الأعظم. وفي المرة الثانية نراه راكعاً أمام عرش «أوزير» إجلالاً للإله. ولأن «أوزير» هو إله الحضرة نرى جسمه هنا ملواناً باللون الأخضر الزاهي ويجلس في كشك أخضر؛ وأنه إله قد مات نراه ممثلاً في شكل مومية، وتقف خلفه «إيزيس» و«نفتيس». وعندما يدخل «حوريس» ممسكاً بيد «آني» يعلن «أن قلب آني بريء».



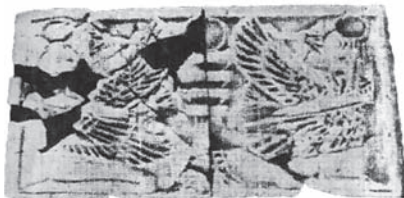
شكل ١٦: «معبد آمون» الأعظم بالكرنك كما يرى من الجو. يرجع تاريخ المؤسسات الأولى لهذا المعبد إلى القرن العشرين ق.م على الأقل. وابتداء من عهد الملوك الأوائل في (القرن السادس عشر ق.م) جرى ملوك مصر على إحداث شيء من الزيادة في مبانيه أو تجميله.



شكل ١٧: «توت عنخ آمون وزوجته الملكة في إحدى حجرات قصره». الملك الشاب وقد جلس في استرخاء جلسة خالية من كل كلفة، مخالفًا بذلك كل التقاليد المرعية في الصور الملكية وضاربًا مثلاً للتحرر الذي أنت به ثورة «آتون» في الفن، وزوجته الملكة (ابنة إختاتون الثالثة) التي يغلب عليها مظهر الفتاة الصغيرة تميل نحوه في رشاقة إلى الأمام، وقد أمسكت بياحدى يديها إباء عطور صغير، وبيديها الأخرى تصلح وضع عقد رقبته المزركش أو تعطره — فهو منظر للعلاقة الشخصية عبرت عنه الصورة تفصيلاً وإجمالاً في رشاقة وإبداع. وفي أعلى الصورة ترى رمز معبد إختاتون — قرص الشمس — وقد ظهرت أشعته منتهية بأيدي بشرية، وذلك رمز جديد يظهر التحرير الذي أنت به ثورة آتون في شئون الدين. وأرضية الصورة صفحة سميكة من الذهب، أبرزت عليها الملابس بالفضة وأجزاء الجسم بالزجاج المائل إلى الحمرة، أما الحلية التفصيلية فقد رصعت أجزاؤها بأحجار ثمينة زاهية الألوان مثل العقيق، ويتألف من الجميع منظر رائع كان في وقته غاية في التلاؤ، وقد خفَّ سطوعه الآن بمضي العصور. والصورة منقولة عن ظهر كرسي عثر عليه في قبر توت عنخ آمون.



(أ)



(ج)



(ب)

شكل ١٨: «نقوش بارزة على العاج تمثل بعض الآلهة المصرية من قصر الملوك العبرانيين بمدينة «سامرا». وهي عبارة عن بعض النقوش الزخرفية العامة التي حُلّي بها بعض الأثاث بقصر ملوك الشمال العبرانيين (حوالي ٧٥٠-٨٥٠ ق.م.) وهي مثل من البذخ الملكي الذي نهى عنه الأنبياء العبرانيون. فالشكل (أ) يمثل الطفل «حور» عند ظهوره من زهرة السوسن. والشكل (ب) يمثل إله الشمس برأس صقر وعلى رأسه قرص الشمس، وهو يقدم لإلهة العدالة «ماعت» الجالسة أحد أشكال «شمس العدالة». والشكل (ج) يمثل الإلهتين «إيزيس» و«نفتيس» (المجنحتين) تحميان رمز «أوزير».



شكل ١٩: «في ظل الجناحين». هذه الرسوم البارزة على أحد جدران معبد «مدينة هابو» بالأقصر تمثل إله الشمس في صورة صقر يحمي بجناحيه المبسوطتين فوق رأس «رمسيس الثالث» آخر ملك عظيم في العائلة المصرية القديمة وهو يخاطب وزيره الأول وغيره من رجال حكومته. وقد رأينا مثل هذه الحماية من الصقر الشمسي ممثلة فوق رأس «خفرع» قبل ذلك بأكثر من ١٦ قرناً (شكل ٩). وقد ورد ذكر هذه الحماية الإلهية (ظل الجناحين) في المزامير (العبرانية) أربع مرات (المزامير ٨-١٧ و ٧-٢٦ و ١-٥٧ و ٧-٦٣).